


Saygıdeğer okurlarımız,

Dünyada ve ülkemizde siyasi çalkantılar ve çatışmalarla geçen bir yarı 
yılı daha geride bırakırken, tabii olarak bu “fiili” durumun Ortadoğu’dan, 
Orta Asya ve güney-Doğu Asyada değişik dalga boylarında cereyan et-
mesi, ezeli Doğu-Batı çelişkisinin eski dünyanın kalbi, yani jeopolitikin 
kalpgâhın Asya üzerinde odaklanmış olduğunu  bir defa daha ortaya koy-
muştur. Kara ve deniz düalizminin, kara aleyhine açık farkla bozulması, 
tabiatıyla deniz gücünün tabiatından gelen “eşkıya” kültürünü âdeta tescil 
ettirerek, dünya barışının en azgın ve en pervasız hasmı haline getirmiştir.

Bu azgın ve pervasız “deniz eşkıya” gücü, uluslararası hukuk, in-
san hakları, barış ve karşılıklı mütegallibiyet esası gibi insanlığın temel 
varoluş değerlerini, ancak zavallı ve acınası toplumların veya milletle-
rin kamuoyunu oyalamak ve  avutmak için için narkotik olarak kullan-
maktadır. İnsanlığı topyekun afyonlamakta, her türlü ahlâksızlıkta hiçbir 
ölçü tanımayan bu tarihi “eşkıya uygarlık”, bütün semavî mukaddesattan 
arındırılmış, iman edip, insanlığa sunduğu tek şey (!) güç ve paradır. 
Temelde Yahudi filozofisiyle, angıl maddiyatının evliliğinden doğan bu 
sömürgeci zihniyet, hükümran olma yolunda ilk engel olarak gördüğü 
kiliseyi yıktıktan sonra, dünyaya açılarak, bugüne kadar tabii kaynakla-
rıyla tabiri caizse kabuğunu soyduğu  Doğu ve Asyanın bu defa aklını, 
idrakini ve zihnine musallat olarak, kendi “semavatsız” ve anti-mukad-
des Tanrısız (dinsiz değil) bir savaş başlatmış durumdadır. Bu yolda akıl 
almaz para gücüyle, hedef aldığı ülke ve bölgelerdeki yerli işbirlikçi ve 
ajanlarıyla hiçbir kutsalı olmayan yeni dini “demokrasi” adı altında hakim 
kılmaya çalışmaktadır. Kavrama olağanüstü anlamlar yükleyerek, ve kö-
leci toplum yapısının en uç örneğini temsil eden eski Yunan site devlet 
sistemininprimitif “demokrasisini” bütün insanlığa hakim kılmak için bir 
“din” olarak dayatmaya ve kabule zorlamaktadır. Bu yeniden yaratılan 
dininin sosyolojik bütün unsurları mevcut olup, bu dinin adı, demokrasi, 
mabedi, Beyaz saray, makamları, Telaviv, Paris, Londra, Berlin, Tokyo, 
peygamberi, Başkan, havarileri, AB’nin oligarkları, amentüsü, demokrasi 
prensipleri, kutsal kitabı, İnsan Hakları Beyannamesi, kitabın müfessir-
leri, Popper’den Tochivelli’ye, Sorokin’den, Hayek’e kadar sayısız aka-
demisyen, şakirt ve şarihleri, özellikle yarı sömürge ülkelerdeki sayısız  
üniversite öğretmeni (hoca değil), devlet adamları ve gazeteci, ordusu, 
klasik deniz eşkiyalığından mülhem “deniz piyadeleri”, ritüelleri, demok-

Editör’den



II

rasiye bağlılık için edilen meclis yemin ayinleri, misyonu Tanrılaşmaktır.
Bilumum kutsaldan arındırılmış bu deniz eşkıya uygarlığı, dünya sis-

teminin kelimenin tam anlamıyla bir “devrim” sayılabilecek ikinci aşa-
masında insanlığın demokrasi adına bu yolda aklını başından almak için 
giriştiği savaşta, Afganistan ve Irakla başlayan demokrasi işgalini, Kuzey 
Afrika  kuşağından itibaren Ortadoğu ile devam ederek, bir koldan güney-
Doğu Asyaya, bir koldan da Hazar ötesine yayma çabası içindedir.

Elbette, metafor olarak kullandığımız bu “yeni din” (demokrasi) üze-
rinden  maddi gücün perçinlemesi anlamına gelen bu eşkıya işgalinin 
en zayıf halkasını  kendi iç çelişkisinde barındırmaktadır. Bu  çelişki salt 
Marksist çözümlemenin öngördüğü emek-sermaye arasındaki çelişki 
değil, aynı zamanda Roma ve benzeri örneklerde görüldüğü üzere-ken-
di varlık sebebi olan sentetik yapının kaynaklanan tarihsel iç çelişkidir. 
Pek tabii olarak bu çelişkinin kaçınılmaz yıkılışı da tarihin tunç yasası 
gereği olacaktır. Bu tağuti düzen, bir yandan sömürü ve talan iktisadının 
bunalıma girmesi, bir yandan dünya kamuoyundan saklamak zorunda 
kaldıkları Walstreet ayaklanmalarının dalga dalga Avrupa başkentlerin-
de çeşitli adlar altında yayılması, bir yandan Güney yarıkürenin yarı-sö-
mürge halklarının eşkıya işbirlikçi rejimleri devirmesi, diğer bir yandan 
Asya Beşlisinin eyvallahsızlaşmasıyla gün be gün köşeye sıkışmakta-
dır. Afganistan’da saplandığı batağa gün be gün gömülen uluslar arası 
emperyalizmin gardiyanlarının, yeni (din!) demokrasi misyoneri olarak 
gittikleri Irak’ta, Suriye’de uğradıkları çöküntüleriyle, Libya’da Kaddafi 
usulü telef edilmeleri, bunun somut sonuçlarıdır.Bu eşkiya uygarlık, sö-
zünü geçiremediği yerlerde veya kapı kulu hükümetlerinin aciz kaldığı 
durumlarda tarihi direnci kırabilmek için Hama’da, Kahire’de, Bağdat’ta, 
Trablusgarp’ta, Gaziantep’te olduğu gibi toplu katliamlara başvurarak 
içinde bulundukları krizi aşmaya çalışmaktadırlar.

Bu yoldan olmak üzere, tarihin tunç yasası, icra gücünü yerine ge-
tirmede tabii seyrine devam ederken, Doğucu ve Asyacı dünya görüşü-
müz, “eşkıya uygarlığın” bize dayattığı eski yeni fark etmeden demokrasi 
ve demokratik eşkiya uygarlığının  barındırdığı bütün kavram ve çözüm-
lemelerle, yerli ajanların ahlaksızca işbirliği için oluşturdukları her türlü 
kurum ve kuruluşlara karşı birleşik bir cephe kurmaya doğru iymektedir.



Asıl memleketi Konyadan mülhem olmakla adı 
İsmail  Metin Karamanbey olan Metin Erksan, 1 
Ocak 1929 tarihinde Çanakkale’de doğdu. Pertevni-
yal Lisesinin bitirdi. 1947 yılından başlayarak çeşitli 
gazete ve dergilerde sinema yazıları yayınlanmaya 
başladı. Üniversite yıllarında sinemayla ilgilendi. 
1950 yılında Atlas Film için Yusuf Ziya Ortaç’ın ‘Bin-
naz’ adlı filmini senaryolaştırarak sinemaya adımını 
attı. Film Mümtaz Yener tarafından çekildi. 

1952 yılında İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fa-
kültesi Sanat Tarihi Bölümü’nden mezun olduğunda, 
aynı yıl “Dünya” gazetesinde Kamera takma adıyla 
film tenkitleri yazmaya başladı ve 1952 yılında Bed-

ri Rahmi Eyüboğlu’nun senaryosundan çektiği “Aşık 
Veysel’in Hayatı-Karanlık Dünya” ilk filmi oldu. Köy 
hayatına getirdiği  gerçekçi bakışı ve şiirsel anlatımıy-
la yönetmenin siyasî duyarlılığını anlatan film sansür 
kurulu tarafından  yasaklandı. 

1957’de Dünya Havacıları Türkiye’de ve Büyük 
Menderes Vadisi isimli iki belgesel film yönetti. Daha 
da ileri giderek ilk filmi Karanlık Dünya ile halk ozanı 
Aşık Veysel’in yaşamını, filmin çekimlerini sanatçı-
nın köyünde gerçekleştirerek yarı-belgesel bir yakla-
şımla perdeye getirdi. 

1957’de çektiği ikinci filmi “Dokuz Dağın Efesi” 
ile büyük ilgi topladı. Daha sonra “Gecelerin Ötesi”, 

Metin Erksan Vefat Etti
Ünlü yönetmen Metin Erksan 83 yaşında hayatını kaybetti. ‘Susuz Yaz’, ‘Sevmek Zamanı’, ‘Acı Hayat’, 

‘Kuyu’, ‘Yılanların Öcü’ gibi Türk sinemasının unutulmaz filimlerine imza atan Metin Erksan böbrek yet-
mezliği teşhisiyle 10 gün önce kaldırıldığı, Medical Park Bahçelievler Hastanesi’nde hayatını kaybetti. 

Saygı değer okurlarımız,
Sizler için açmış olduğumuz bu sayfalarda dergimizin 
mündercatına uygun olan her türlü haber, teklif, temenni, 
tasviye ve tenkitlerinizi bekler, saygılarımızı sunarız.

sinema yönetmeni



IV

“Yılanların Öcü”, “Acı Hayat” gibi filmlerle toplumsal 
gerçekçilik türünde filmlere imza attı. Türk sinema 
tarihinin öncü isimlerinden biri olarak adını duyuran 
Metin Erksan; “Susuz Yaz”, “Suçlular Aramızda”, “Sev-
mek Zamanı” ve “Kuyu” gibi filmlerle kendine mah-
sus geliştirdiği uslup çerçevesinde; “Susuz Yaz” adlı 
filmi 1964’de Uluslararası Berlin Film Festivali’nde 
“Altın Ayı Ödülü”nü kazandı.

1974’de Türkiye’de ilk defa İDGSA Film Arşivi 
tarafından başlatılan eğitim çalışmalarına katılıp, Si-
nema Kursları’nda hocalık yaptı.

1974 yılında Sait Faik Abasıyanık’ın “Müthiş Bir 
Tren”, Kenan Hulusi’nin “Sazlık”, Samet Ağaoğlu’nun 
“Bir İntihar”, Sabahattin Ali’nin “Hanende Melek” ve 
Ahmet Hamdi Tanpınar’ın “Geçmiş Zaman Elbisele-
ri” adlı hikayelerini, TRT adına “Beş Türk Hikayesi” 
ismiyle yönetti. 

1975’den itibaren İDGSA Sinema-TV Ensti-
tüsü’nde öğretim görevlisi olarak çalışmaya başladı. 
1981 yılında TRT adına sinema alanındaki son ça-
lışması olan “Preveze’den Önce” adlı diziyi gerçek-
leştirdi. Çalışmaları özellikle yurt dışında büyük ilgi 
gördü. Adına toplu gösteriler, film haftaları düzen-
lendi. 1997’de Mimar Sinan Üniversitesi Senatosu 
kararıyla,”Fahri Profesörlük” unvanı verildi. 

4 Ağustos 2012 tarihinde İstanbul’da vefat etti. 7 
Ağustos 2012 tarihinde Teşvikiye Camii’nde kılınan 
cenaze namazından sonra Boğaziçi Üniversitesi Şe-
hitlik Tepesi’ndeki aile kabristanına defnedildi.

Kitapları
Atatürk Filmi 
Türkiye Cumhuriyeti Devleti’ninAvrupa Birliği 

Üyesi Olmak Hakkı ve İsteğinin Tarihsel Kaynakları
Mare Nostrum (Bizim Deniz-Yunan Sorunu)

Filmografisi 
Aşık Veysel’in Hayatı / Karanlık Dünya - 1952, 

Dokuz Dağın Efesi - 1953, Beyaz Cehennem - 1954, 
Yol Palas Cinayeti - 1955, Ölmüş Bir Kadının Evrak- 
ı Metrukesi - 1956, Gelinin Muradı - 1957, Hicran 
Yarası - 1958, Gecelerin Ötesi - 1960, Şoför Nebahat 
- 1960, Mahalle Arkadaşları - 1961, Oy Farfara Far-
fara - 1961, Acı Hayat - 1962, Çifte Kumrular - 1962, 
Sahte Nikah - 1962, Yılanların Öcü - 1962, Susuz Yaz 
- 1963, İstanbul Kaldırımları - 1964, Suçlular Ara-
mızda - 1964, Sevmek Zamanı - 1966, Ölmeyen Aşk 
- 1966, Ayrılsak da Beraberiz - 1967 / Metin ERK-
SAN, Muzaffer ASLAN, Kuyu - 1968, Ateşli Çinge-
ne - 1969, Reyhan - 1969, Yılın Kadını Değil - 1969, 
Eyvah - 1970, Sevenler Ölmez - 1970, Feride - 1971, 
Hicran - 1971, Makber - 1971, Keloğlan ve Can Kız 
- 1972, Süreyya - 1972, Dağdan İnme - 1973, Şeytan 
- 1974, Kadın Hamlet / İntikam Meleği - 1976, Sensiz 
Yaşayamam - 1979, Ödeşme - Zeynep Direr KUYU, 
Metin ERKSAN

Belgesel Filmleri 
Karanlık Dünya (Aşık Veysel’in Hayatı) - 1952 

Metin Erksan daha da ileri giderek ilk filmi Karanlık 
Dünya ile halk ozanı Aşık Veysel’in yaşamını, filmin 
çekimlerini sanatçının köyünde gerçekleştirerek yarı-
belgesel bir yaklaşımla perdeye getirmişti.

Dünya Havacıları Türkiye’de - 1957
Nehir ve Uygarlık - 1959
İstanbul - 
Atatürk ve Ankara - 
İzmir - 
Boğaziçi Köprüsü - 

Televizyon Dizileri 
Beş Türk Hikayesi - 1976
Preveze Öncesi - 1981

TURAN POSTASI



V

1936 yılında İstanbul ‘da doğdu. 
İlk ve orta öğrenimini aynı şehirde 
yaptı. Haydarpaşa Lisesi’ni bitirdik-
ten sonra bir süre İst. Ün. Hukuk 
Fakültesi’nde okudu. Daha sonra 
Edebiyat Fakültesi’ne geçerek, bu fa-
kültenin Tarih bölümünden mezun 
oldu. 

Genç yaşta girdiği hayatında ga-
zeteciliğin çeşitli dallarında çalıştı. 
Teknik sekterlik, yazı işleri müdürlü-
ğü görevlerinde bulundu. Tercüman 
gazetesinde 1976-1985 yılları arasın-
da köşe yazarlığı yaptı. 

Türk Dünyası (1955), Milli 
Işık (1967-1971), Gurbette Bayrak 
(1985-1987), Orkun (1998-2000) 
dergilerini yayınladı ve yönetti. Milli 
Yol (1962) ve Boğaziçi dergilerinin 
(1982-1987) yayımına katkıda bu-
lundu. Boğaziçi Yayınları’nın kuru-
cuları arasında yer aldı ve 1972-1987 
yılları arasında genel müdürü oldu. 

Bayrak Basım/Yayım/Tanıtım müessesesini kur-
du (1986). Bu kuruluşta eğitim ve kültür kitapları ya-
yınladı. Türkiye Komünizmle Mücadele Derneği’nin 
kurucuları arasında yer aldı (1956) ve dernek lağv 
edilene kadar genel sekreterliği yaptı, Türkçüler 
Derneği’nin kuruluşuna katıldı (1962). 

Türk Kültür Ocağı’nın kurucularından olup ge-
nel sekreterliğini yürüttü (1966). 1.,2.,3. ve 4. Türkiye 
Milliyetçiler Büyük Kurultaylarının tertip komitele-
rinde görev aldı (1967-1987). 

Türk Edebiyatı Vakfı kurucularındandır (1978). 
Yine kurucuları arasında yer aldığı Aydınlar Ocağı’nın 
genel müdürlüğünü (1970-1975), genel sekreterliğini 
(1979-1982), yönetim kurulu üyeliğini, çeşitli dö-
nemlerde İlim ve İstişare Kurulu üyeliğini yaptı. 

Bir grup tanınmış milliyetçi ile birlikte Orkun 
Vakfı’nı kurdu ve ilk başkanlığını üstlendi(2000). 

İLESAM’ın kurucularından olup(1986) ilk Tek-
nik ve Bilim Kurulu üyesi, Türkiye Gazeteciler Cemi-
yeti(1967) ve Yüksek Basın Divanı üyesidir. 

Yurt içinde ve yurt dışında çeşitli illerde çok sa-
yıda konferans vermiş ve komisyon çalışmalarına 

katılmış, çeşitli ilmi ve mesleki kongrelere raporlar ve 
tebliğler sunmuştur.

Pek çoğuyla yakın dostluklar kurduğu devrin ta-
nınmış simalarını kaleme aldığı yazıları edebiyat çev-
relerinde büyük beğeni kazandı. 2005’de “Işıklı Ha-
yatlar” adlı eseriyle Türkiye Yazarlar Birliği tarafından 
biyografi dalında yılın yazarı seçildi. 2008’de Türkiye 
Gazeteciler Cemiyeti tarafından basın mesleğinde 
50. yılını doldurması dolayısıyla ‘Basın Şeref Ödülü’ 
aldı. 2009’da ise Edebiyat Sanat ve Kültür Araştırma-
ları Derneği (ESKADER), Altan Deliorman’ı “Portre” 
dalında ‘Türk Yurdunun Bilgeleri’ isimli eseri dolayı-
sıyla ‘yılın yazarı’ seçti.

Tarık Bin Ziyat adlı bir romanla birlikte birçok 
hatıra, araştırma ve biyografi eseri yayımladı. Orta ve 
Lise tarih kitapları yazdı. 

Eserleri
Türk Yurdunun Bilgeleri, Işıklı Hayatlar, Türkle-

re Karşı Ermeni Komitacıları, Osmanlılardan Önce 
Türkler, Tanıdığım Atsız, Kırık Kanatlı Jön-Türk, Ses-
siz Bir Ses… 

Yazar ve yayımcı ve tarihçi Altan Deliorman, Şişli Etfal Hastanesi’nde, geçirdiği beyin kanaması sebebiy-
le tedavi gördüğü yoğun bakım servisinde, 22 Ağustos 2012 tarihinde 76 yaşında hayatını kaybetti.

Altan Deliorman Vefat Etti 
Tarihçi ve Yazar

TURAN POSTASI



VI

İzmir’de özel bir hastanenin onkoloji servisin-
de 15 gündür kanser tedavisi gören Türk halk mü-
ziğinin usta sesi Neşet Ertaş, 25 Eylül sabahı saat 
08:45 sularında hayatını kaybetti. Sanatçı 23 Eylül 
günü ise “primer hastalığı” yoğun bakım servisine 
kaldırılmıştı. 

Tedavi gördüğü hastanede dün sabah vefat 
eden  sanatçı Neşet Ertaş’ın cenazesi, memleketi 
Kırşehir’e götürülmek üzere Ankara’ya  gönderildi.

Karşıyaka’daki hastaneden sabah saat 04.30’da 
alınan cenazeyi, az sayıda  seveni uğurladı. Seven-
leri, cenaze aracının ayrılışı sırasında kısa bir süre  
büyük usta için alkış tuttu. Ertaş’ın ailesi ve yakın-
ları da, hastaneye ait bir  minibüsle cenaze aracını 
takip etti.

Akrabası Metin Taplak’ın bindiği cenaze aracı 
havalimanı öncesinde,  Ertaş’ın Karabağlar ilçesi 
Yunus Emre Mahallesi’ndeki evinin bulunduğu 
sokağın  yakınından geçirildi. 

Adnan Menderes Havalimanı’nın kargo bölü-
müne getirilen Ertaş’ın  cenazesini, oğlu Hüseyin 
Ertaş ve yakınları indirdi. Ozanın ailesi ve yakın-
ları VIP’den geçiş yaparak uçağa bindi. THY’ye 
ait tarifeli uçak saat 07:00’de havalandı. Ertaş’ın 
cenazesi, Ankara’dan karayoluyla, defnedileceği 
Kırşehir’e  götürülecek.

Kültür ve Turizm Bakanı Ertuğrul Günay 
başta olmak üzere devlet erkanının ve sevenleri-
nin karşılama yapacağı ozan için çocukları Döne 
ve Hüseyin Ertaş resmi tören istemezken sanat-
çı Ankara’dan karayoluyla memleketi Kırşehir’e 
nakledilecek. Cenaze ise ikindi namazını müte-
akip Ahi Evran Camii’nden kaldırılacak ve Bağ-
başı’ndaki merkez mezarlığa babası Muharrem 
Ertaş’ın yanına defnedilecek. 

Ertaş’ın dünürü ve yeğeni Metin Taplak, bu-
nun dışında başka bir gelişme olmayacağını belirt-
ti. Ünlü bozlakçı Neşet Ertaş’ın adının Kırşehir’de-
ki caddelerde, okullarda ve babası Muharrem 
Ertaş’la birlikte bir de anıtı bulunuyor.

Ah yalan dünyada, yalan dünyada, yalandan yüzüme gülen dünyada... Bu unutulmaz sözle-
rin sahibi, Türk halk müziği bestecisi, söz yazarı, yorumcu, ünlü halk ozanı Neşet Ertaş, dün sa-
bah 74 yaşında hayata veda etti. 15 gündür kanser tedavisi gören Ertaş’ın cenazesi Kırşehir’deki 
Bağbaşı Mezarlığı’nda babası Muharrem Ertaş’ın yanında toprağa verilecek.

Neşet Ertaş aramızdan ayrıldı.
Bozkırın tezenesi

TURAN POSTASI



4 Ağustos günü Enver Paşa’nın şehit edilmesinin 90. 
yılını geride bıraktık İçinde bulunduğumuz 2012 yılı Bal-
kan Harbinin 100. yıldönümü. 2014 yılında ise I. Dünya 
Savaşının 100. yıl dönümünü idrak edeceğiz. Bu vesileyle 
önümüzdeki iki yıl Enver Paşa’nın adının yoğun bir şe-
kilde konuşulacağı bir dönem olacak. I. Dünya Savaşı ve 
Sarıkamış Harekatı denilince Enver Paşa adı akla gelen 
ilk isim.

4 Ağustos 1922 tarihinde bugün Tacikistan sınırları 
içersinde kalan, Türkistan’ın Belçivan Kasabası yakınla-
rında Rus kuvvetleri tarafından öldürülür. Enver Paşa’nın 
Türkistan’da Ruslara karşı başlatmak istediği mücadele 
üzerinden yüz yıla yakın bir zaman geçmesine rağmen 

halen çok şey gizemliliğini koruyor.
Enver Paşa’nın öyküsünde bugünkü “Özel Harekat-

çıların” dedesi sayılacak “Teşkilat-ı Mahsusa” ve “Milli 
Emniyet”  ile “Eşref Kuşcubaşı” gibi isimler birine karışı-
yor. “Enver Paşa’nın Türkistan’a geçişi” ve “Katledilişinin” 
öyküsünü, Paşa’nın buluşmak üzere Türkistan’a geçtiği 
Nur Muhammed Bey’in Amerika’da yaşayan oğlu “En-
ver Bey”den dinledik.

Dinlerken, Mustafa Kemal Atatürk’ün Afgan Kralı 
ve Enver Paşa üzerinden Türkistanlı Basmacı önderleri-
ne gönderdiği kayıp bir Kur’anın izini bulduk.  İşte En-
ver Paşa’nın ismini taşıyan, 1933 doğumlu Enver Bey’in 
Almaya’da Ahmet Özay’a anlattıkları.

Türkistanlı Nurmuhammedoğlu Enver’in Hatıralarında 
Enver Paşa Hazretleri

Enver Paşa’nın şehit edilmesinden onbir yıl sonra 1933 yılında Özbekistan’ın Fergana’de 
şehrinde doğdu. Babası Enver Paşaya bağlı Türkistanlı komutanlardan Nur Muhammet Beydi. 
Bu nedenle kendisine “Enver” adı verildi. Sovyet yayılmacılığına karşı Türkistan’da 1917-1931 
yılları arasında gelişen “Basmacı” veya  “Korbaşılar” hareketinin “Nur Muhammet Bey’in” oğ-
ludur. Afganistan’ın Kabil şehrinde büyüdü. 1947 senesinde  Kabil’de arkadaşları ile Türkistan 
Türk Gençler Birliği’ni kurdu. 1951’te hareketin liderleri olan babası ve amcası ile Karaçi ve 
Basra üzerinden Türkiye’ye ulaştı. Ailece Menderes Hükümeti tarafından Adana’ya yerleştiril-
diler. Sonra Amerika’ya göç etti, Enver Bey (solda) halen New York’ta yaşamaktadır. Türkistan 
kahramanı babası Nur Muhammet Bey’in mezarı Adana’da bulunmaktadır.

Turánhatıraları



VIII
- Afganistan’da o zaman ne kadar 
Özbek nüfus vardı? 
Enver Bey- İki milyona yakın olsa gerek... 1934’ e 

kadar  Stalin’den kaçan on  binlerce insan bu ülkeye geçti. 
-Ne kadar insan Türkiye’ye geldi o vakit?
Enver Bey – Tam rakkamı söyleyemem ama ilk kafi-

le bizler 1951’de 13 aile geldik. 
- Peki babanız kimdi sizin?
Enver Bey - Babam Türkistan milli mücahitlerinden 

Başkumandan Nur Muhamed’di. Abisi Şir Muhammed 
Bey ile Basmacı Hareketini kurdu. Türkistan’ın Mer-
van şehrinde doğmuşlardı.   Bir milli hareket önderiydi. 
Stalin’den kaçtıktan sonra, Kabil’de görev yapan Türk 
‘Milli Emniyetine’ mensup, ismini vermeyeceğim bir 
doktor tarafından, Afganistan’dan çıkartıldık. Mende-
res Hükümeti tarafından Türkiye’ye getirildik. Babamın 
lakabı ‘Vatan Bekçisi’di, Adana’da Devlet Su İşlerin’de 
bekçilik  yaptı. Ordan emekli oldu ve Adana’da Yavuzlar 
Mahallesinde 1984 yılında öldü. Anlayacağınız orda veya 
burda ‘Vatana Bekçilik’ yaptı. 

- Sovyet ihtilalinde?
Enver Bey- 1917/de bizde “Milli Mücadele” başlıyor. 

13 Aralık 1917’de Hokand Muhtariyeti Mustafa Çoka-
yoğlu idaresinde kuruluyor. Amcam Şir Muhammed 
Bey’in baş kumandanlığında bütün “Korbaşılar” topla-
nıyor. Biz bu harekete “Kor Başılar Hareketi” Ruslar ise 
“Basmacı Hareketi” adını veriyor.  O tarihte 10 bin kadar 
askeri vardı. 

Enver Bey - Hangi şehirler kontrolerindeydi?
- Fergana’a Vadisi merkez... Mervan, Namangan, 

Andican, Koş, Karasu ve Hokand ile Celalabat kontrol-
lerindeydi. Zinovyev  komutasındaki Bolşevikler dedi 
ki; Size Fergana Hükümetini verelim, Taşkent’ten ve 
Semerkant’tan siz vazgeçin. Bunlar dedi ki  Türkistan’a, 
Rusların ayak basmasına izin vermeyeceğiz. Sonra Zi-
novyev geri çekildi. Bir aya kadar bu mütareke devam 
etti. Türkistan’dan toplanan üç yüz alim bilhassa milli-
yetçi çok tarihe ismi geçmiş, müftüler ordaydı. Taşkent 
Müftüsü Sadreddin mütarekelerde onların başkanıydı. 
Türkiye’den rahmetli Eşref Kuşçubaşı ile Atatürk devri 
Türkiye’si ile köprü olan hep buydu. 

- Basmacı”ların Türkiye ile teması var mıydı? 
Enver Bey – Onlara ümit veren Türk zabitleriydi. Ba-

bamızın söylediklerine göre  beş tane büyük rütbeli Türk 
zabiti onlarla temasta.

Enver Bey – Sami Paşa, Ali İhsan Bey, Eşref Kuşçu-
başı gibi... Bunlar Şir Muhammed Bey’in askerlerini tam 

askeri şekilde yetiştirmek için 1918 yılında Türkistan’a 
gelmişler eğitim vermişler.

- Türkistan’daki bu ilişkilerle ilgili elinizde 
belge var mı?
Enver Bey - Enver Paşa’ya, Mustafa Kemal Paşa 

bir Kur’an hediye etmiş. Kur’an içinde bir yazı var. Bu 
Kur’an Türkiye’den Afganistan Kralı Emanullah Han’a 
gönderilmiş. Emanullah Han da Kur’anı Kerimin ar-
kasını imzalayıp Enver Paşa’ya yollamış. Enver Paşa 
da Kur’an’ın, aynı sayfasını imzalayıp Şir Muhammed 
Bey’e göndermiş. Bu büyüklerimiz tarafından ‘Cihad 
Emri’ olarak kabul edilmiş.

Enver Bey – “Siz oradan hareket edeceksiniz, biz bu-
radan” diye. Kur’anı Kerim 1959’a kadar bizdeydi. Am-
cam Şir Muhammed’te. Maalesef nasıl olduysa Adana 
şehrimizde bu Kur’an bizden alındı. Türkiye’mizin Milli 
Emniyet Teşkilatı’ndan gelen zatlar, bu Kur’an-ı Kerim ve 
bazı evrakları 1959 yılında  bizden aldılar. 

-Hangi nedenle alıyorlar sizden?
Enver Bey –Bir gün beni emniyetten çağırdılar... 

Amcam Şir Muhammed Bey ile babam Osmanlı Türk-
çe’sini biliyordu. Amcam pek bilmiyorlardı. Beni de be-
raber götürdüler. Adana’da istasyon karşısında büyük bir 
binanın üçüncü katına çıktık. Orada 45 dakika bizimle 
konuşuldu. “Siz hakikaten komünist misiniz?” ya da 
“Milliyetçi misiniz?” diye tuhaf sorular soruldu.  Babam 
dedi ki “Komünist olsak bu kadar Ruslarla niçin müca-
dele ettik.  Tarihe bir bakın. Türkiye’nin resmi insanlarısı-
nız siz. Bunu bize söylemeyin” dedi.

-Menderes zamanında mı?
Enver Bey -Menderes zamanıydı. Allah rahmet eyle-

sin Menderes’in kendisi de gelip amcamla konuşmuştur. 
Onların babama maaş verdi, ev arazi verdi. Kendisi bizzat 
“Siz bizim büyüklerimizdensiniz” derdi.

 - Bu Kur’an ile zabitler geliyor...  Büyükleriniz 
Mustafa Kemal Paşa’nın  Kur’anı üzerine yemin edi-
yorlar. Kur’an’da Mustafa Kemal Paşanın adı var mı?

Enver Bey - Kur’an’ı Kerim’de adı vardı. Bugün bu 
Kur’an Türkiye Milli Emniyeti’nde mevcuttur. Ben araş-
tırdım hiç kimse bana bunun cevabını vermiyor Bak-
sanız… Sizler bulursunuz.  Eşref Kuşcubaşı da var bu 
Kur’an ile alakalı. Teşkilatı Mahsusa’nın yöneticileri de. 
Belki Türkiye’nin iç meseleleri bu Kur’an’ın bizden alın-
masını gerektirdi. Kur’anı bazen ben de okurdum. Am-
camız onu daima boynunda gezdirirdi. Onun için çok 
değerliydi.

AHMET ÖZAY



IX
– Enver Paşa’nın Türkistan’a gelmesini 
anlatır mısınız? 
Enver Bey - Babamızın söylediği... Enver Paşa 

Türkistan’ı kurtarmak için, onlara yardım etmek için 
Türkistan’a geliyor. Buhara yakınlarında Lakay’ların lide-
ri Lakay İbrahim bilmeden onu hapsediyor. Enver Paşa-
yı iki ay alı koyuyorlar. Böylece muharebeye geç kalıyor. 
Türkistan’a ulaşamıyor. En son amcamızın veya bazı mil-
liyetçilerin isteği ile Lakay Beylerine, Lakay Cuma onu 
serbest bırakıyor. Sonra Buhara’ya gelip, Tacikistan üze-
rinden Fergana’daki Basmacı birliklerine ulaşmak istiyor.  
Bugün Tacikistan’da kalan Belcivan’da mücadeleye girişi-
yor. Amcama haber yolluyor “Bana  yardım lazım” diye.  
Amcam, Enver Paşa’ya babamla birlikte beş bin kişilik 
yardım gönderiyor. Talihsizlik bu ki Enver Paşa yardım 
gelinceye kadar şehit olmuş. Yetişemiyorlar... 

- Vefatı ile ilgili bildikleriniz...
Enver Bey- Kurban Bayramının ikinci günü, 1922 

yılı. O gelen Kuran-ı Kerim üzerine amcamız derhal 
faaliyete geçmiş. Semerkant Kolbaşı’sı ona yakın olduğu 
için amcama haber gönderiyor. “Elinizden geleni yapın, 
Enver Paşa’ya yardım edin” diyor. Ben de onun ismini 
taşıyorum. O bizim büyüğümüz. Biz de, Türkistan’da 
en çok inanç halifeye, Türkiye’mize de...  Bir insan bizim 
inancımıza göre hacca giderse, halifeyi ziyaret etmeden 
gidemez. Onun için “Bu Halifenin damadıdır. Ona eliz-
den gelen yardımı yapın” diyorlar.

-Buhara’da nasıl yakalanıyor? 
Enver Bey - Emirin adamı ‘Çıplak Eyüp Cuma’ güya 

yanlışlıkla yakalıyor. Neden yakalandığı tartışmalı bir 
konu.  Gayesi önce Taşkent’e ulaşıp, Fergana’ya, cepheye 
varmak.  Babamıza gelecek, amcamızla beraber hareket 
yapılacaktı. Fakat kısa zamanda rahmetli oldu. 

-Yakalanışını babanız anlattı mı size?
Enver Bey - ...anlattı. Kurban Bayramının ikinci 

günü. Askerlerine “Sizler çoluklu çocuklusunuz. Benim 
burada ailem yok. Gidin, bayramınızı yapın” diyor,  on-
ları gönderiyor. Yanında Mirza Pirnefes isimli Baş Katibi 
var. Kendisi “Türkiye ile ters düşüyor” o vakitte. Bu olay-
larla ilgili bir eser de yazıldı..  ‘Mirza Pir Nefes’in oğlu da 
Amerika’da kızı Adana’da yaşıyor. Herkes gittikten sonra 
Rus casuslar bunu haber alıyor. Derhal hücuma geçiyor-
lar. Hücum sonrası yedi kurşun çıkıyor vücudundan. Ta-
bancasında mermi kalmadığı için kılıcını çekiyor Enver 
Paşa. Kılıçla mücadelesine devam ediyor. Orada yıkılıp 
kalıyor sonra... 

-Bu o zaman bir pusu, savaştan ziyade
Enver Bey - Rusların beklediği bir şey. Fırsat bulunca 

istifade edelim diye bakıyorlar. Bizdeki bilgilere göre, se-
yahat anında yanındaki askerler aslında beş yüzden fazla. 
Çoğu gidiyor. Başkatibi ile muhafızları on, on beş asker 
kalıyor. 	 Konakladığı Belcivan o zaman kasaba ya da 
mezra gibi bir yer. Mezarı Türkiye’ye gelmeden oradaydı. 
Herkes, özellikle de doğum yapamayan hanımlar Enver 
paşa’nın mezarına gidip dua ederlerdi. 

-Bu hadiseden sonra büyükleriniz ne yapıyor?
Enver Bey - ... sonra moral çok bozuluyor, askerin 

de morali bozuluyor. Tekrar babam askerleriyle beraber 
dönüyor Fergana’ya. Amcam haberi alınca üzüntüden 
üç gün çıkıyor bir mezarlıkta yatıyor. Onların zaten evleri 
yok. Evinden, çoluk çocuktan uzak.

- sizin özellikle söylemek istediğiniz şey var mı?
Enver Bey - Birincisi en büyük rehberimiz
Atatürk’ün  “Ne mutlu Türk’üm’’ sözü.  Dünyada en 

büyük dahi Timur’dan sonra Mustafa Kemal’dir. Be de 
onun sözüne bir söz ekleyim;  ‘‘Türküm diyen var olsun, 
Türklük payidar olsun. Aziz yurdum Türkistan, birleşsin 
bahar olsun’’ arzum bu. Onun Türk dünyası için yaptığını 
hiç kimse yapmamıştır. Bugün Türkiye onun sayesinde 
yaşıyor. Müstemleke olmadan kurtaran tek dahi odur. 
Kendisini bir rehber olarak da görürüz. Bizler Vatanımızı 
‘Özbekistan’ kabul ediyoruz. Fakat nedir Özbek?  Tarihte 
var mı Özbekistan? Yok! Boş laf.

TURAN HATIRALARI



X
-Ne diyeceğiz?
Enver Bey - Türkistan.  Ben Türkistanlıyım. 
...

Osmanlı Uniforması Giyiyorlardı 
Enver Paşa’nın şehit edildiği 1922 yılından kalma 

ve ilk kez yayınladığımız bu resim aslında her şeyi ifade 
etmekte. Türkistan Kuvvetleri Başkumandanı Şir Mu-
hammed Bek (1) ve silah arkadaşları Leşker Başı Nur 
Muhammed Bek (2) (kardeşi), Leşkerbaşı Molla Hatam 
Huzuri (3) ve Başkatip Nazri Kabavi (4) birarada.

Rusların “Basmacı” adını verdiği Türkistan’ın bağım-
sızlığı için savaşan “Korbaşıların” kurmay heyeti Osmanlı 
zabit uniforması giymekteydi. Buhara Cumhuriyetin’de-
ki, “Buhara Harp Mektebi” de Enver Paşa tarafından 
kurulmuştu ve onun görevlendirdiği subayların yöne-
timindeydi. Enver Paşa sadece Türkiye’de değil, Türkis-
tan’daki silahlı kuvvetlerin de çağdaş bir ordu niteliğinde 
teşkilatlandırmasının temellerini attı. Enver Paşa’nın 
Türkistan’da ektiği bağımsızlık tohumları, şehadetinden 
yetmiş  yıl sonra Türkistan’da kurulan bağımsız Türk dev-
letleri ile meyvesini verdi.(*)1

Türkistan ve Türkiye
1913 yılında Balkan yenilgisinin ardından iktidarı ele 

geçiren Enver Paşa Osmanlı imparatorluğunun savunma 
stratejisine Kafkasya’daki islam varlığı ve Türkistan’daki 
milli kuvvetlerin organize edilmesi şeklinde yeni bir bo-
yut getirdi. Bu dönemi bizlere en gerçekci biçimde yan-
sıtan, Türkistan’da görevli Osmanlı subayları tarfından 
kaleme alınan raporlar Selçuk Üniversitesi Tarih bölümü 
öğretim üyeleri Mehmet Yılmaz ve Ferudun Ata tarafı 
ndan “Buhara Cumhuriyeti ve Basmacılık Hareketi Hak-
kında İki Rapor” adıyla yayınlandı. Enver Paşa’nın şehit 
edilmesinden kısa bir süre önce yazılan ve Mustafa Ke-
mal Atatürk’e sunulan raporlar Enver Paşa’nın Türkistan 
politikasına ilişkin ip uçları verdiği gibi, Atatürk’ün Tür-
kistan davasına olan ilgisini de ortaya koymaktadır. Bu 
değerli ilmi çalışmanın özgün üslubuna sadık kalınarak 
özetini aşağıda okuyucularımıza sunuyoruz.

Başta Türkistan halkı olmak üzere, eski Çarlık idare-
si altındaki halklar Sovyet devriminin içinde bulunduğu 
durumdan faydalanmak isterler. Ali Han Bökeyhan ida-
resinde Orenburg’ta toplanan Kazaklar, 13 Aralık 1917.’de 
1(*)  Resmin Kaynağı – Türkistan’da İnkılap Devri – Bir 
Türkistanlının Hatıra Defterinden Basmacılık Hareketi 
Tarihine Dair Notlar. Yaş Türkistan Dergisi, Sayı No. 29, Sayfa 
16. Nisan 1932 Paris. Yayınlayan Mustafa Çokayoğlu (Ahmet 
Özay Arşivi)

.“Alaş Orda Özerk Cumhuriyeti.”ni ilan ederler. Yine 
aynı tarihlerde Hokand’da toplanan .“IV. Müslümanlar 
Kongresi” ile de .“Özerk Türkistan Cumhuriyeti.” kurulur. 
Bu cumhuriyet uzun ömürlü olmaz. Çünkü, 21 Şubat 
1918’de Hokand’a saldıran Kızılordu birlikleri, şehri tu-
lumbalarla petrol püskürterek yakar. Henüz anayasasını 
bile yapamayan bu cumhuriyet dağıtılır. Hokand polis 
şefi Ergaş, adamlarıyla birlikte şehir dışına çekilerek, Rus-
lara karşı direnir. Bu direniş zamanla büyür, bütün Ferga-
na vadisine yayılarak “Basmacı” hareketi adını alır.

Raporun Yazılışı ve Amacı
Elimizde bulunan raporlardan ilki, 28 Haziran 1922 

tarihinde Sâbık Buhara Mekteb-i Harbiye Müdürü 
Hayri imzasıyla Batum’da yazılmıştır. Hayri Bey, Buha-
ra Cumhuriyeti’ne subay yetiştirmek üzere 1920 yılında 
açılan Mekteb-i Harbiye’nin kurucularından olup, 1922 
Martı’nda tutuklanıncaya kadar bu görevi sürdürmüştür. 
Buhara Cumhuriyeti’nin kuruluşu sırasında, nazırlara 
danışmanlık yapan onlarca İttihatçı subaydan birisidir.
Yurda dönerken Batum’da karşılaştığı Buhara sefirimize 
bu raporu vermiştir.

İkinci rapor ise, tıpkı Hayri Bey gibi, Buhara Cum-
huriyeti’nin kuruluşu sırasında çok önemli görevler 
üstlenmiş olan, Buhara’da tutuklanan ve bir müddet 
Moskova’da tevkif edildikten sonra yurda dönen beş su-
bayımıza aittir. Raporun yazılım amacı, esaret dönüşü 
Trabzon’da karşılaştıkları Buhara sefirimizi, Buhara ve 
Türkistan konusunda aydınlatmaktır.

Raporun üzerindeki imzalarda, Buhara Maârif 
Nezâreti Mekâtip Şubesi Müdürü İhtiyat Zabiti Vekili İs-
mail, Buhara Emniyet-i Umumiye Suvari Kıtaatı Darul-
muallimin Muallimlerinden İhtiyat Mülâzım-ı sâni Ali, 
Buhara Emniyet-i Umumiye Müdürü ve Darulmualli-
min Tabiiyyât Muallimi İhtiyat Mülâzım-ı sâni Mehmet, 
Buhara Kale Kumandanı Makineli Tüfenk Tüfenkçisi 
Arif Hikmet ve Buhara Mektebi Müdürü ve Muallimi 
Vekil-i İhtiyat Mehmet İsmail adları görülmektedir. Bu 
beş subay Buhara Cumhuriyeti’nin yönetimde önemli 
makamlardadırlar.

Her iki rapor da, bir üst yazı ile, Erkan-ı Harbiye Reisi 
Fevzi Paşa tarafından Büyük Taarruz öncesi Akşehir’de 
bulunan Başkumandan Mustafa Kemal Paşa’ya sunul-
muştur. 

Raporun İçeriği
28 Haziran 1922 tarihinde sabık Buhara Harbiye 

AHMET ÖZAY



XI
Mektebi Müdürü tarafından yazılan ilk rapora göre; 
Rusya’da Kerenskiy Hükümetinin kurulmasından son-
ra Orta Asya’da milliyetçi hareketler başlamıştır. Bir süre 
sonra Buhara ve Hive Emirleri yenilik yanlısı “Gençler 
Cemiyeti.” karşısında meşrutî bir idareyi kabul etmek zo-
runda kalmışlardır. Orta Asya’ya kadar yayılan Rus ihtila-
li, sonucu Buhara’ya giren Rus ordusunun yaptığı meza-
limler, Buhara hükümeti üyeleri için âdeta bir ikaz olmuş 
ve komünizmin maskeden başka bir şey olmadığını an-
lamışlardır. Bunun üzerine, esasen Emir zamanında bile 
tam manasıyla nüfuz altına alınamayan Şarkî Buhara’da, 
“Fergana.” hareketine benzer milli bir hareket başlatma-
ya karar vermişlerdir. Bu karar, önce İttihat ve Terakki 
Cemiyeti’nin Buhara Şubesinde alınmış, sonra cemiyete 
dahil nazırlar tarafından hükümet işlerinin tatbikatına 
başlanmıştır. Bunun nişanesi olmak üzere, Cumhurreisi 
Osman Hocanın ıslahat vesilesiyle Şarkî Buhara’ya gön-
derilmesine ve orada kalmasına karar verilmiştir.

Enver Paşanın amacı, Orta Asya’da yaşayan on iki 
milyon Türk’ü bağımsız bir çatı altında birleştirmekti. 
“Kurultay”da toplanan ahali vekilleri, Enver Paşayı Bu-
hara Emiri ilan etmişlerdi. Kendisini .“Emirbilhak” bilen 
Afganistan’daki mülteci Buhara Emiri Alim Han bile,  
bu hal üzerine neşredilen beyannameyi “Emîr-i Buhara 
Dâmâd-ı Halife-i Kumandan Leşker-i İslâm Enver Han” 
diye imzalanmıştır.

Bu sırada Buhara’da bulunan Türkler, çok önemli işler 
görmeye muvaffak olmuşlardır. Buhara Hükümeti’nin 
yegâne askeri kuvveti olan ve miktarı on bini bulan mi-
lis kuvvetleri, Türkler tarafından yeniden düzenlenerek 
ıslah edilmiştir. Bu amaçla açılan .“Harbiye Mektebi”nde 
seksen kadar talebe öğretim görmüştür. Keza Maârif ida-
resinde görev alan Türkler, açtıkları ibtidâiye mekteple-
rinde, düzenledikleri çeşitli eğitim ve öğretim kurslarında 
ve nihayet Dar’ül mualliminde birçok “Genç Buharalılar” 
üyesini eğitmişlerdir. Ayrıca sekiz ay devam eden bu 
müddet zarfında, Buhara Hükümeti’ni tamamen etkileri 
altına alan Türkler, esasen pek tahsili olmayan nazırlara 
da her hususta danışmanlık yapmışlardır. Özellikle Bu-
hara’daki Türklerin reisi olan Binbaşı Osman Bey’in bu 
hususta pek büyük himmetleri görülmüştür.

Bu sırada İttihat ve Terakki liderlerinden Doktor 

Nazım Bey Buhara’ya gelmiş ve cemiyet adına hükümet-
ten 33 kilo altın almıştır. Nazım Bey’in ayrılmasından 
sonra,“Ali Bey” müstear adıyla Buhara’ya gelen Enver 
Paşa, yanında bulunan Çerkes Hacı Sami Bey ve Muh-
yiddin Efendilerle birlikte, Hariciye Nezareti’nde misafir 
edilmiştir. Enver Paşanın Buhara’ya gelir gelmez ilk işi, 
Fergana ve Şarkî Buhara’daki Basmacı hareketi hakkın-
da malûmat toplamak olmuştur. Enver Paşa, Buhara’da 
cemiyete mensup zevât ile yirmi gün kadar devam eden 
gizli görüşmeler neticesinde, Şarkî Buhara’ya firar etmiş-
tir. Enver Paşanın firar edeceğinden yalnızca Mirza Ab-
dülkadir Muhiddin’in malumatı vardır. Enver Paşa firar 
edeceğini kimseye bildirmemiş ve geyik avına gitmek 
üzere Buhara’dan çıkmıştır. Orada bulunan Türklerden 
Mülâzım-ı evvel Nafi Nazmi, Mülâzim-i sâni Halil Raşit, 
sivil İsmail Hakkı, Süvari Yüzbaşısı Hasan ve Cüz Bölük 
Kumandanlarından Ali Rıza Efendiyi beraberinde 
götürmüştür.

Buhara, Çarçuy, Karşı ve Kirmene vilâyetleri Şi-
mendifer güzergâhındadır. Daha içerde bulunan Şeh-
risebz, Şirâbâd (Tirmiz), Düşenbe, Garim ve Hisar 
vilâyetlerine ise şimendifer ulaşmaz. Şu an Rusların 
ve Buhara Hükümeti’nin kontrolünde olan vilâyetler, 
yalnız şimendifer güzergâhında olan vilâyetlerdir.

Diğerleri ise tamamen Enver Paşanın kontrolü al-
tındadır. “Basmacı” tabir olunan asiler, Buhara vilaye-
tinden dört verst uzakta “Gicdvan” kasabasına kadar 
ilerlemişlerdir.

Enver Paşanın Fergana’daki Basmacı Hareketi’ni 
daha Moskova’da iken örgütlediği yanlıştır. Zira bu 
hareketin Hokant’ın yakılması ve on bine yakın insa-
nın şehit edilmesinden sonra ortaya çıkan bir tepki 
hareketi olduğu ve aralarında hiyerarşik düzenin bu-
lunmamasından dolayı da başlangıçta hiçbir yerden 
organize edilmedikleri bilinmektedir. Enver Paşanın 
Şarkî Buhara’ya gittikten sonra uzun süre izini kay-
bettirdiği, yani başka bir ifade ile Ruslara karşı sessiz-
ce örgütlendiği de yanlıştır. Çünkü Şarki Buhara’ya 
geçen Enver Paşa, Lakay İbrahim Bek tarafından 
Moskova’nın işbirlikçisi olabileceği kuşkusuyla üç ay 
kadar tutuklanmıştır. Serbest kaldıktan sonra Basma-
cıların başına geçebilmiştir.

TURAN HATIRALARI



XII

SOSYOLOJİ DİZİSİ
1- Toplumsal Sapma Abdullah Korkmaz   18 TL
2- Kürenin Halleri Edt.Yaşar Kaya             16 TL
3- Kürede Dönen Siyaset Taner Tatar        16 TL
4- Gelenekten Modernliğe 
     Y.Kaya/T. Tatar 		               17 TL
5- Değişme ve Farklılaşma 
    Abdullah Korkmaz 		               18 TL
6- Farklılıklarıyla Küreselleşme 
    Edt.Yaşar Kaya 		               16 TL
7- Ulus Devlet ve Türkiye Mustafa Talas   15 TL
8- Türk. Sanayi Teşv. Uygulam. 
    Mustafa Talas 			              12 TL
10- Toplum ve Toplumsal Yapı 
      Abdullah Korkmaz 		               16 TL
11-Etnik Spor

TARİH TETKİKLERİ DİZİSİ
1- Saray Günlüğü M.Ali Beyhan                 35 TL
2- Saray Merasimleri Nigar Ayyıldız          35 TL
3- Rodos ve Oniki Ada A.Fuat Örenç        40 TL
4- Türk Amerik.Silah Tic.Tarihi 
     A.Fuat Örenç 			               35 TL
5- Türk Amer.Felaket Yardımları. 
     Fatma Ürekli                                             17 TL
6- Rodosta Kayıp Zamanlar (Albüm) 
     A. F. Örenç / Ş.Kaşlıoğlu 	             50 TL
7- Rusya Müslüman.Kimlik Arayışı 
     Saynur Bozkurt 		               25 TL
8- Azerbaycan Rom.Türkçülüğü 
    Aybeniz Kengerli 		               20 TL
9- Kıbrıs Basınında Kıbrıs Olayla 
    Rasim Koç 			               15 TL
10- Türklük Meseleleri 
       İ.Hami Danişmend 		              16 TL
11- Sultan Galiyev Davası SSCB 
       Arşiv Belgeleri 		              17 TL
12- Karabağ Tarihi Haz.Rasim Ekşi           20 TL
13- Doğu Türkistan. İnsan Hakla. 
Ahmet Türköz 			               18 TL

14- Bizans Tarihlerinde Türkler 
       İsmail Mangaltepe 		               18 TL
15- Osmanlı Anayasası (Kanun-ı Esasi) 
       Filiz Karaca 			           Tükendi
16- Gavur Dağının Bulanık Tarihi 
       M.Akif Terzi 		               23 TL
17- Pötürge (Şiro) Tarihi Orhan Şen          23 TL
18-Bozok Sancağı ve Yozgat Tarihi 
      Orhan Sakin 			               30 TL
19- Ermeni Cephesinden Panturanizm 
       Zare vand Nalbatyan 		              20 TL
20- Yeniçeri Tarihi ve Yasaları 
       Orhan Sakin 		               30 TL
21-Yemen Hatıraları                                     17 TL
22-Cevat Rifat Atilhan                                   25 TL
23-Kafkasya M. Emin Resulzade                16 TL
24-İzahlı Osmanlı Tarihi Kronolojisi 
      (6 Cilt. TK) İ. Hami Danişmend         600 TL

İTTİHÂT VE TERAKKİ DİZİSİ
1- Başkomutan Enver Paşa Oktay Kurt     20 TL
2- Enver Paşanın Vasiyeti 
     Nabican Bakiyev 		               19 TL
3- Enver Paşa.Ortadoğu Seyahati 
     M. Kürt Ali 			                17 TL
4- Şehidi Muhterem Enver Paşa 
    E.Şekip Aslan 			               13 TL
5- Türkistan İstiklal Hareketi ve Enver Paş. 
     A.Recep Baysun 		          Tükendi

HATIRAT
1- Osman Batur (Nurgocay Batur’dan) 
    Haz.G. Çandarlıoğlu 		               18 TL
2- Cemil Meriçle Sohbetler  
     Halil Açıkgöz 			                 18 TL 
3- Güzel Türkistan 
     Prof.Dr.Orhan Kavuncu 	              16 TL



AKADEMİK İLİM, FİKİR VE MEDENİYET DERGİSİ	 Fiyatı 15 TL	 2012/17

Turán 17
Turan Postası

Türkistanlı Nurmuhammedolu Enver’in 
Hatıralarında Enver Paşa

Osmanlı Devleti’nin “Türkistan Devleti veya 
Turan Devleti” Tasarısı ve İcraatları

Rus neo-Avrasyacılığı: 
İmparatorluktan Sonra İmparatorluk mu?

Yeni Sömürgecilik Buhranında 
Fanon’u Anlamak

Küresel Yedek Emek Ordusu ve 
Yeni Emperyalizm

Turan Cografyasında 
Balkan Albanya’sı (Arnavutluk)

Musa Kazım’ın Kutsal Savaş Hakkındaki 
Görüşleri Üzerine

Talat Paşanın İttihad ve Terakkinin Son 
Kongresindeki Konuşması

Türkiye Dışındaki Ülkelerde Avsar Varlığı

Pehlevi Rejimi Döneminde Güney 
Azer-baycan’da Folklor Derleme ve 
Yayım Faaliyetleriyle Varlık Dergisini Rolü

III

VI

5

11

31

37

61

83

89

103

133

Ahmet Özay

Aydın Ayhan

Marlene Laruelle

Mireille Fanon

Jhon Bellamy Foster

Hilmi Özden

Dr. York Norman

Dr. Yusuf Gedikli

Adnan Menderes Kaya

Meryem Sabri



Turán/17

AKADEMİK İLİM, FİKİR VE MEDENİYET DERGİSİ
4. Dönem / Ekim 2012
Birim fiyatı, 15,00 TL.

ISSN
1305-4244

YAYIN TÜRÜ
YEREL SÜRELİ YAYIN

YAYIM HEYETİ

Sahibi ve Yazı İşleri Müdürü
Doğu Araştırmaları Merkezi Adına

EROL CİHANGİR

Dış İlişkiler Sorumlusu
DERYA AYDIN

Editör
ÜMİT İSMAİLOĞLU

Redaktör
EKREM ÖZDEMİR

İdari Merkezi
Doğu Araştırmaları Merkezi
Ticarethane Sokağı Tevfik
Kuşoğlu İşhanı No:41/16
Cağaloğlu / İSTANBUL
Tel   : 0212 520 27 19
Gsm: 0532 494 14 60
 
Teknik Hazırlık
Seda Aydın

Baskı
Ofis Yayın Matbaacılık
Güven Sanayi Sitesi B Blok No:386
Tel: 0212 576 47 15
Topkapı / İstanbul

Yurtiçi Abonelik Bedeli
Yıllık 4 Sayı 60 TL.
 
Yurtdışı Abonelik Bedeli
Yıllık 4 Sayı 60 TL.
Avrupa 60 Euro
ABD 70 dolar

İşbankası (Euro Hesabı) IBAN:
TR28 0006 4000 0021 0853 2863 84

Posta Çeki:
Erol Cihangir
PTT Hesap No: 05861498

bilgi@turanjeopoligi.com

Şaban Teoman Duralı
Orhan Kavuncu

Hakan Poyraz
Filoriau Farkas

Thierry Zarcone
Julia Bartha

Danuta Chemilowska
Özkul Çobanoğlu

Necati Gültepe
Atilla Jorma

Metin Özarslan
Ersin Özarslan
Ali Fuat Örenç

Dr. Hilmi Özden
Rasim Ekşi

K. Veli Nerimanoğlu
László K. Marácz

Kırklareli Üniversitesi, Kırklareli
Ankara, Türkiye
Mimar Sinan Üniv., İstanbul
Amsterdam, Hollanda
Paris, Fransa
Karczag, Macaristan
Varşova, Polonya
Hacettepe Üniverisitesi, Ankara
İstanbul, Türkiye
Turku, Finlandiya
Hacettepe Üniversitesi, Ankara
Gazi Üniversitesi, Ankara
istanbul Üniversitesi, İstanbul
Osmangazi Üniversitesi, Eskişehir
İstanbul
Aydın Üniversitesi, İstanbul
Amsterdam University, Hollanda

Turán Dergisi, Doğu Araştırmaları Mer-
kezi tarafından Düşünce, Fikir ve Siyaset 
sahasında yayınlanan iki aylık hakemli bir 
dergidir. Dergide, içtimaî, beşerî, coğrafî, jeo-
politik ve tarihî bilimler sahaları yanında der-
ginin gündeme aldığı konularla, bu sahayla 
yakından ilgili olan araştırma, inceleme, talil 
ve mülâkat yazılarına yer verilir. Yazıların 
muhtevasından yazarları sorumlu olup, gön-
derilen yazılar yazarına aittir. Yazıların de-
ğerlendirilmesi yayın kuruluna ait olup, ya-
zıların yayınlanıp yayınlanmaması kurulun 
tasarrufundadır. Dergiye gönderilecek yazı-
ların daha önce bir yerde yayınlanmamış ol-
ması gerekir. Gönderilen yazılar, yayın kurulı 
tarafından incelendikten sonra bir ay içinde 
yazarına yayınlanıp yayınlanmayacağı bil-
dirilir. Gönderilen yazıların iki nüsha olarak, 
Microsoft Word dosyası olarak kaydedilmiş 
disket veya bilgi@turanjeopoilitigi.com 
e-posta adresine gönderilmesi gereklidir. 
Yazılarda sosyal bilimlerde kullanılan APA 
referans sistemine uyulması itina gösteril-
mesi gereklidir. Gönderilen makalelerin 200-
250 kelimelik Türkçe özetleriyle, yazıların 
muhtevasını belirleyen üç anahtar kelimenin 
tesbit edilerek ilave edilmesi gerekmektedir.

www.turanjeopolitigi.com
Bu dergi

Atilla Ayva’nın
katkılarıyla yayınlanmaktadır.



Sommaire

 Aydın Ayhan                                                                        
Alors que le déclin des empires s’accentue vers la fin du XIXe siècle, l’Etat ottoman décida de 
s’orienter  vers les turcophones d’Asie. Abdülhamid II développa les relations avec les pèlerins venus 
du Turkestan, ce qui amplifia la présence d’étudiants du Turkestan dans les écoles ottomanes.  Ces 
initiatives en vue de former les futurs dirigeants du Grand Turkestan bénéficièrent de l’appui marqué 
du gouvernement avec l’arrivée au pouvoir du Parti de l’Union et du Progrès, au sein duquel les 
efforts d’Enver pacha furent considérables. Abdülhamid II voyait dans cette action le gage de la 
continuité de l’Etat par une régénération de ses alliances, alors qu’Enver Pacha projetait la création 
d’une nouvelle force mondiale sur la base des réalités géopolitiques.

Le dernier projet de l’Empire ottoman : un Etat touranien

Mots-clés : Ottoman-Turkestan, Etat touranien, Enver Pacha

Marlene Laruelle    
L’eurasisme est l’idéologie la plus élaborée des différents courants de pensée conservateurs qui 
émergent dans les années 90 en Russie. Il a attiré de nombreux intellectuels et hommes politiques 
dans les toutes premières années après la chute de l’Union Soviétique: l’eurasisme est une façon 
de “penser la catastrophe”, de redéployer dans l’espace une continuité étatique difficile.Il n’a po-
urtant pas su ou pas pu se présenter en courant structuré avec un projet tant social, économique 
que politique et il est resté plus proche de la Weltanschauung de quelques fortes personnalités de 
la scène publique russe que du parti politique.

Le néo-eurasısme russe l’empıre après l’empıre ?

Mots-clés: néo-eurasısme, barbarie, tradionelle 

Mireille Fanon

Leader majeur de la lutte anticoloniale, Frantz Fanon influença par ses actions et ses ana-
lyses plusieurs mouvements d’indépendance. Son œuvre “Les damnés de la terre” est consi-
dérée comme étant le manifeste des peuples colonisés dans leurs combats pour l’indé-
pendance.  Ses idées restent d’actualité dans la société d’aujourd’hui où l’impérialisme 
international redouble de violence en usant de nouveaux procédés. Selon Fanon, tant que 
perdureront la dépossession et l’injustice, le combat des opprimés continuera.

Comprendre Frantz Fanon à travers la crise de la nouvelle colonisation

Mots-clés: Frantz Fanon, Colonisation, Arabo-Islam

par, Derya Aydın

Ahmet ÖzayAu 90e anniversaire de sa mort, Enver pacha dans les souvenirs du Turkestanais 
Enver Nurmuhammedoglu.

L’année 2012 marque le 90e anniversaire de la mort d’Enver Pacha, martyre lors du mouvement 
d’indépendance du Turkestan. Avec la révolte Basmatchi, Enver pacha initia le mouvement national 
du Turkestan et renoua les liens de turcité entre les turcs d’Anatolie et ceux du Turkestan. Le feu 
d’indépendance qu’il propulsa détermina non seulement le destin du Turkestan mais aussi celui du 
monde turc. Durant cette période luttait à ses côtés Enver Efendi, fils du commandant Nurmuhammed 
Efendi. Combattant engagé du mouvement de l’Union et du Progrès, il relata dans ses mémoires 
des anecdotes précieuses sur Enver pacha. Le mouvement d’indépendance du Turkestan s’est illustré 
dans des combats aussi courageux que célèbres. Les décisions prises pour l’avenir du Turkestan ainsi 
que leurs conséquences directes méritent une attention particulière.

Mots-clés: Enver Pacha, Nur Muhammed, Révolte Basmatchi.

John Bellamy Foster  
La chute des pays du bloc soviétique et leurs conversions au capitalisme a contribué au 
développement de cette économie ces vingt dernières années. De l’hémisphère nord, la pro-
duction s’est glissée vers le sud qui auparavant en nourrissait les artères. L’exemple le plus frap-
pant est celui de la Chine et des autres pays orientaux. Bénéficiant d’une véritable armée de 
travailleurs à bas prix, ils ne peuvent toutefois maintenir ce modèle économique. Parallèlement, 
les monopoles ne parviennent pas à préserver le système du profit par l’extrême exploitation. 
Conscients du danger de cette situation, les monopoles tentent de s’unir par des alliances dans 
les secteurs de la technologie, de la communication, de la finance, de la défense et des res-
sources naturelles pour contrôler les évènements qui marquent l’hémisphère sud.

L’armée mondiale des travailleurs et le nouvel impérialisme

Mots-clés: Monopoles, Capitalisme, Système mondial 



La géographie touranienne porte les empreintes culturelles et civilisationnelles de plusieurs peuples : 
Etrusques, Pélasges, Cimmériens, Scythes,  Huns, Alains, Albans (Azerbaïdjan et Caucase),  Bul-
gares, (de la Volga), Couman/ Kiptchak,  Petchenègues, Oghouzes, ainsi que d’autres tribus turques. 
L’histoire des Albanais nous montrent qu’ils se sont constitués, non pas en dehors de l’histoire toura-
nienne, mais bien en interaction cette géographie culturelle.  Certains historiens avancent la nécessité 
géopolitique de souligner  le lien historique entre  l’Albanie balkanique et l’Albanie caucasienne. 
Des tribus turques étaient présentes dans les Balkans bien avant l’arrivée des  Ottomans qui eux en 
renforcèrent  le caractère touranien. Une conscience d’appartenance ne semblant pas aujourd’hui 
se dessiner, les géopoliticiens touraniens soulèvent sur ce point le rôle des  linguistes et des historiens.

Mots-clés: Balkans, Albans, Albanais

Dr. York Norman
Musa Kazım Efendi, Sheikh Ul-İslam de l’Etat ottoman lors de la première guerre mondiale,  publia 
une fatwa de 25 pages sur le djihad en qualifiant de guerre sainte la participation de l’Empire 
ottoman à cette guerre. Cette vision fut critiquée par les forces impérialistes occidentales car elle 
engendre de par son caractère communautaire une agitation dans les colonies des puissances 
occidentales. Tout en précisant que  la participation des musulmans à cette guerre sainte relevait du 
devoir religieux, Musa Kazım Efendi partagea aussi ses opinions sur les évènements : les forces occi-
dentales sont les seules responsables de cette guerre qui doit se confiner à l’auto-défense pour les 
musulmans. Quant à la protection de la paix, elle devra se concrétiser sous l’égide de l’Etat ottoman

Musa Kazım Efendi (1858/1859-1920) et sa conception de la guerre sainte

Mots-clés: Musa Kazım Efendi, Première guerre mondiale, Mobilisation générale

Dr. Yusuf Gedikli
Talat Pacha, éminente figure du mouvement de l’Union et du Progrès, deviendra à partir de la seconde 
monarchie constitutionnelle un décisionnaire important de l’Etat ottoman. Le discours présenté dans 
cet article fut celui qu’il prononça le 1er novembre 1918 en tant que président du dernier congrès de 
l’Union et du Progrès. Talat Pacha résume les principaux évènements autour de la guerre et souligne 
les efforts de l’Etat ottoman dans la recherche d’alliances afin de rester neutre, tout en précisant que ces 
alliés s’enfoncèrent peu à peu dans la guerre. Ce discours reflète à quel point l’Allemagne et l’Autriche 
exercèrent une pression sur le pouvoir ottoman afin de l’entraîner dans la guerre. İl relate l’impatience 
de l’Angleterre, de la France et de la Russie de se partager l’Empire ottoman.  Talat Pacha éclaire ainsi 
certains points de notre histoire récente. Notons entre autres que les entrevus du pouvoir ottoman avec 
les Bulgares et les Roumains ne sont que peu connus du grand public.

Le dernier discours de Talat Pacha au congrès de l’Union et du Progrès

Mots-clés: Talat Pacha, Comité de l’Union et Progrès, Première guerre mondiale. 

Adnan Menderes Kaya
Les Avşar sont un puissant clan turkmène de la tribu oghouze qui joua un rôle important tant 
durant la période préislamique des turcs oghouzes qu’après leur conversion à l’Islam: étant 
l’une des rares tribus à marquer son nom de génération en génération jusqu’à nos jours, le 
clan des Avşar s’étendit dans la vaste région comprise entre le Turkestan à l’Est et l’Anatolie et 
les Balkans à l’Ouest, laissant d’importantes traces politiques et culturelles dans ces territoires. 
D’après certaines recherches, ce clan est aujourd’hui encore présent en dehors de la Turquie : 
à Chypre, en Syrie, en Irak, en Iran,  en Azerbaïdjan, en Arménie, en Géorgie, en Afghanistan, 
en Inde, au Turkménistan, en Ouzbékistan et dans les Balkans. İl n’existe que  peu d’œuvres  
portant sur ce clan dans ces pays. Le but de cette recherche consiste à déterminer les sous-
groupes du clan Avşar, leurs localisations, ainsi que leur démographie et leurs activités.

Le clan des Avşar à l’étranger

Mots-clés: Avşar, Clan, Migration

Hilmi ÖZDENL’Albanie balkanique dans la géographie touranienne

Meryem SabriLes travaux de collecte et de publication sur le folklore dans l’Azerbaïdjan 
iranien durant le régime Pahlavi.

Mots-clés: Régime du Shah, Folklore, Revue “Varlıg”

A l’époque du shah, il était difficile de mener des travaux de collecte et de publication des 
œuvres de culture traditionnelle en Azerbaïdjan iranien. A cette période, l’éducation ne se 
faisait qu’en persan dans les écoles iraniennes, et seulement dix livres furent publiés sur le 
folklore azerbaidjanais, la majorité en persan. Mais la revue “ Varlıg” à Téhéran fut une 
exception.  Publiée en azérie, elle joua un rôle important dans l’étude du folklore azéri 
en Iran, et parvint, malgré de modestes moyens, à présenter tous les aspects du Norouz 
: célébrations, histoire, philosophie ethnographique et théorique.



Osmanlı Devleti’nin 
“Türkistan Devleti veya Turan Devleti” 

Tasarısı ve Icraatları

Bir devletin geleceği, o devletin yöneti-
minin başında olan kişilerinin, feraseti ve 
dirayeti ile ilgilidir.  Osmanlı Devletinin son 
zamanlarında iktidara gelen Sultan Abdülha-
mit zayıf, eksik, kuşkucu ve hatalı yanlarına 
rağmen zeki, büyük düşünebilen, gelecek için 
plânları olan birisi olduğu da, bugün dahi 
düşmanları tarafından kabul edilmektedir.

Sultan Abdülhamit’in az bilinen yanların-
dan birisi de Orta Asya Türklerine gösterdiği 
ilgidir. Orta Asya, yani Türkistan coğrafya-
sında bulunan hanlıklar, tamamen Rusların 
idaresi altında idi ve onların emirlerini yerine 
getiren yöneticilerin elindeydi. Çarlık Rusya 
yönetimi, bu coğrafyaya hakim hanların, aşi-

ret reislerinin, korbaşı, kumandan, çevresinde 
etkili şeyh ve mollaların çocuklarını çeşitli şe-
killerde Rusya’nın, Petersburg, Moskova gibi 
büyük şehirlerdeki okullarında tahsil ettiriyor 
ve bu coğrafyaya Rusya’ya candan bağlı yerel 
yöneticiler halinde yolluyordu.

Bu çocuklar yetişip, geri döndüklerinde, 
bulundukları toplumları çarlığa bağlı olarak 
yönetiyorlardı. Bunların büyük çoğunluğu, 
daha sonra hıristiyanlığı seçip, hıristiyan ol-
mayanlar da, “Ak Sultan” diye Çar’a gönülden 
bağlanmışlardı. 

Türk dünyasından öğrenci getirip, İstan-
bul’da eğitme projesini  ilk defa Sultan Abdül-
hamit başlattı. Rus Çarlığı, uzun süreden beri 

 Aydın Ayhan                                                                        

Osmanlı Devleti, imperatorlukların dağılmaya başladığı (19.yy sonları) büyük çöküş 
öncesi, son bir hamlaye girişerek, asırlar öncesi geride bıraktığı Asyadaki ata-yurt ve 
soydaşlarına yönelir. Bu yönelişten hareketle Sultan 2. Abdülhamid’in Türkistan’dan 
gelen hac yolcularıyla kurduğu temas sonucunda pek çok Türkistanlı öğrenci Osmanlı 
okullarında eğitim görür. Geleceğin Büyük Türkistan devletinin idarecisi olarak atılan 
bu adımlar, İttihat ve Terakki hareketinin iktidara gelmesi ve Enver Paşa Hazretlerinin 
çabalarıyla doruk noktasına ulaşır. İttihat Terakki, bu çabaları, eğitim ve öğretimden, 
basın yayım organları ve çeşitli cemiyetler tesis ederek fikirden, fiile çıkarır. Sultan Ab-
dülhamid açısından bunun anlamı, çökmekte olan bir devleti, yeni bir devletle beka-
sını sağlamak, İttihat Terakki içinse, jeopolitik bir gerçekten hareketle, yeni bir dünya 
gücü meydana getirmektir.

Anahtar Kelimeler  
 Osmanlı-Türkistan, Turan Devleti, Enver Paşa



6

hükmettikleri coğrafyalarda; sultan, bey, din 
adamı, aşiret lideri, sözü geçen önder kişilerin 
çocuklarını çeşitli vaatlerle ikna ederek Peters-
burg, Moskova ve büyük Rus şehirlerinde oku-
tuyor, bunlar memleketlerine dönüp bir şekil-
de yönetime geçtiklerinde Rusya’nın istediği 
Rus yanlısı politikalar üretiyorlardı.  

Rusya ve Çin’in hakim olduğu yerlerde-
ki Müslümanlar, genelde İstanbul üzerinden 
Hacc’a gidiyorlar1, bunlar İstanbul’a geldikle-
rinde, buradaki tekkelerde misafir ediliyor-
lardı. Büyük bir cefa ile İstabul’a kadar gele-
bilen hacıların, çoğu kere ellerinde olmayan 
gecikmelerle paralarının bitmesi durumunda 
mutlaka “Hazine-i Maliye-i Masarıf-ı Gayr-ı 
Melhuze” tertibinden memleketlerine dö-
nebilmeleri için yardım yapılıyordu2. Hatta 
bazı şeyhlerin ve ülkelerinde sözü geçenlerin 
İstanbul’a geldikten sonra, Hicaz’a gidiş, ora-
da kalış ve dönüş masrafları bile karşılanıyor-
du3. 

Sultan Abdülhamit, bunu göz önüne alarak, 
Haç vesilesiyle İstanbul’a gelen Türk Dünyası 
büyüklerinin4  bazılarını “Huzur”a kabul ede-

rek, onlarla görüşüyor ve6  nişanlar ve hediyeler 
ihsan ediyor, onları Osmanlı Devleti yanına çe-
kiyordu7, İstanbula gelen Hacıları, devlet yetki-
lileri karşılıyor, bunları; çocuklarını Türkiye’de, 
İstanbul’da okutmağa ikna ediyordu. Pek çok 
çocuk, İstanbul’daki Hamidiye Mekteb-i Alîsi8, 
Mekteb-i Harbiye9, Askeri Tıbbıye,  Kuleli 
Askerî Mektebi, Galatasaray Mekteb-i Sultanisi 
veya İstanbul Leylî İdadi10, Muallim Mektebi, 
Ziraat Mektebi, Dar’üt Hilâfet’ün Alîye11  gibi 
okullarda okudular, döndüklerinde ülkelerinin 
yönetimlerinde söz sahibi oldular. 

“Umur-u Şarkiye” Türkistan masası; bütün 
gücü ile Rusya ve Çinde yaşayan Müslümanla-
rı “Hilâfet” merkezi olan Osmanlı Devleti ya-
nına çekmeğe çalışıyordu. Memleketlerine dö-
nen hacılarla, oradaki Müslümanlar için dinî 
kitaplar gönderiliyor12, bu kitaplar oralarda, bir 
hac ve hilâfet hadiyesi gibi dağıtılıyordu.

Huzur’a kabul edilme13 bütün Müslüman-
lar için çok büyük iltifat ve çok büyük şerefti. 
Bu durum Sultan Mehmed Reşad devrinde de 
devam etti14. 

Hatta Enver Paşa Buhara’ya geldiğinde ken-

1  Çini’nden Müslümanlar Hac için Hicaz’a giderken Dersaadet’e uğramak isterlerdi.)
  İstanbul’da hemen hemen her ulusun kalacağı belli tekkeler bulunuyordu. Meselâ Özbekler Tekkesi, 
2 Kaşgarî Dergâhı bu tekkelerden idiler. Hacılar İstanbul’a gelince; İstanbul’un her tarafındaki yüzlerce 
tekke ve dergâh, bunları misafir etmek ve ağırlamağa çalışırlardı.
3 BOA.BEO.dosya:3750 gömlek:281183 – 05 Cemaziülevvel 1328
4 BOA.BEO.dosya:3643 gömlek:273179 – 14  Ramazan 1327 (Çin Gücar’dan hac için gelen Şeyh abdül-
halim ve Şeyh Kutluk’a teshilat ve muavenet edilerek, yardım edilmesi..”
5 BOA.MF.MKT.dosya:963 gömlek:34 – 06 Zilkade 1324 (Hacca gitmek niyetiyle Dersaadet’e gelen 
Türkistan’ın Kolca şehrinden Hüseyin bin Musa Bayof Darrüsşafaka’ya bağışta bulunmuştur.)
6 BOA.İ.TAL.dosya:99 gömlek:1314/M-014 – 08 Muharrem 1314 (Türkistan Çepni ahalisinden Şeyh 
Abdurrahman ve Şeyh Abdülgânî Efendilere dürdüncü rütbeden “nişan-ı Mecdî” ihsan edilmiştir.)
7 BOA.İ.MBH.dosya:3 gömlek:1328/B-025 – 23 Receb 1328 (Çin Türkistanı’ndan Hac için Dersaadet’e 
gelen Alizade Said Efendi’ye murassa saat ve Hereke ipek seccade ihsan edilmiştir.)
8 BOA.y..PRK.AZJ.dosya:50 gömlek:33 – 03 Ramazan 1322 (Çin Türkistan’ındaki Kaşgar vr Kulca’dan 
gelen talebelerin Hamidiye Mekteb-i Alîsi’ne kabul edilmeleri…)
9 BOA.BEO.dosya:3812 gömlek:285890 – 12 Şevval 1328
10 BOA.BEO.dosya:3812 gömlek:285889 – 12 Şevval 1328 (Türkistan Gucar ahali-iİslâmiyesinden olup 
İstanbul’a gelmiş olan Hüdâberdi’nin “Leylî İdadî’ye kabulû..Dilekçeyi Türkistan öğrenci temsilcisi olan 
Abdükadir hafidi Ahmed Sabis)
11 BOA.DH.EUM.5.Şb – dosya:61 gömlek:11 – 17 Şaban 1336
12 BOA.BEO dosya:3812 gömlek:285876 – 12 Şevval 1328
13 BOA.İ.MBH.dosya:2 gömlek:1328/Ca-005 – 07 Cemaziülevvel 1328
14BOA.İ.MBH.dosya:1 gömlek:1328/M-035 – 28 Muharrem 1328 (Türkistan’dan Çepni ahalisinden Hacı 
Tora Han ve arkadaşları Padişah huzuruna kabul edilmişlerdi.)

AYDIN AYHAN



7

disini karşılayan Buhara Hükümet erkânının 
çok temiz Türkçe konuştuklarını görünce 
şaşırmış, onlar da böyle Türkçe konuşmayı 
İstanbul’da Sultan Hamit’in sayesinde oku-
dukları sırada öğrendiklerini beyan etmişler-
di. Hive Hanlığı Maarif Vekilliği yapan Molla 
Bekcan, İstanbul’da tahsil görmüş bir gençti15.  

İttihat ve Terakki Hükümeti döneminde de 
Türkistan’dan İstanbul’a, tahsil için öğrencin 
gelmeleri devam etti. 1910 yılında, daha sonra 
Türkistan Cumhuriyeti Cumhurbaşkanı olan 
Ferganalı Osman Hoca (Hocayef), İstanbul’a 
gelmiş, burada Buharalı öğrenciler için “Ta-
lim ve Terbiye Evi” tesis ederek geri dönmüş-
tü16.  Tahsil için İstanbul’a gelen öğrencilerin 
genel temsilciliğini “Türkistan Kaşgar Müfti-i 
Umumisi Abdülkadir’in hafidi Ahmed Sebîd 
bin Hafız Niyazi yapıyordu17.  Temsilci sadece 
hacılara yol yöntem göstermiyor, onların eği-
timlerine de yardımcı oluyordu.

Genç Buhara Hükümeti, Enver Paşa’nın 
teşviki ve yol göstermesiyle gelecekte iyi eği-
tilmiş, çağdaş insan ihtiyacını göz önünde 
bulundurarak, tahsil için Almanya’ya 70 ta-
lebe yolladı. Teşkilat-ı Mahsusa’nın Alman-
ya’daki yöneticileri vasıtasıyla bu öğrenciler, 
Türkistan’ın ihtiyacına göre buradaki çeşitli 
üniversite ve yüksekokullara yerleştirildiler18.  

Enver Paşa’nın Almanya’ya tahsil için 
gönderdiği Türkistanlı öğrenciler, Alman ve 
Avusturya Üniversitelerinde, bizzat Enver 
Paşa’nın seçtiği branşlarda öğrenim görme-
ğe başladılar. Bunlar, Almanya’da Teşkilat-ı 
Mahsusa elemanları tarafından kurulmuş 
Türk ve İslâmî dernekler ve “Livâ el-İslâm 
Dergisi” etrafında toplanan “İttihatçılar” ta-
rafından destekleniyor, bir şekilde geçimleri 
sağlanıyordu. 

Bu derneklerin başında; 1918 de Alim İd-

ris, İbrahim Akcora, Medet ve Doktor Bed-
ri Bey’in himayesinde kurulan “Rusya İslâm 
Talebelerine Yardım Derneği” geliyordu. Bu 
dernek vasıtasıyla gelen öğrencilerin sayısı 
1921 de ikisi kız elli erkek öğrenci çeşitli üni-
versitelerde okuyorlardı19.  

Feyzullah Hoca Hükümeti de Avrupa’da 
öğrenci tahsil ettirmenin önemini kavradığın-
dan, Berlin’e çeşitli Türk boylarından yetmiş 
öğrenci daha yolladı. Bu öğrenciler, Almanya 
ve Avusturya, hattâ Macaristan’da, dünyanın 
en iyi okullarından sayılan okullarda okuyor-
lardı. Bitirince yurtlarına dönüp, “Türkistan 
Cumhuriyeti”nin başına geçecekler ve en yeni 
esaslara göre, Asya’nın ortasında dünyanın en 
büyük devletlerinden biri haline sokacaklardı.

Avrupa’da öğrenci tahsili o kadar ciddi 
olarak ele alınıyordu ki, Buhara Hükümeti 
başındaki bin türlü karışıklığa rağmen 1923 
yılına kadar öğrenci göndermeğe devam etti20. 

Gelen talebeler, mutlaka bir büyüğün neza-
retinde Avrupa’ya gönderiliyor, burada bunlar 
için hazırlanmış bir yurtta kalıyorlar21, Alman-
ca öğrendikten sonra tahsil görecekleri üniver-
sitelere yerleştiriliyorlardı.

Enver Paşa’nın şehit olması, Sovyetlerin bura-
lardaki yönetimleri ortadan kaldırması üzerine 
bu teşebbüs yarım kaldı. Bu öğrencilerin büyük 
kısmı bir daha geri dönemeyerek, Almanya’da o 
yıllarda baş gösteren büyük enflasyona rağmen, 
büyük zorluklarla oralarda tahsillerini tamam-
ladılar. Geri dönenlerin ne olduklarından hiç 
haber alınamadı. Almanya’da kalıp tahsillerini 
tamamlayanların bir kısmı, Türkiye’ye gelerek 
yerleştiler. 

Bazıları ise, tahsillerini devam ettirebilmek 
veya gurbet elde, bütün mali kaynaklarını kay-
betmiş bir şekilde hayatta kalabilmek için yapmak 
zorunda olduklar evliliklerle Almanya’da kaldılar. 

15 Zeki Velidî.Togan-Hatıralar   s: 357
16 Zeki Velidî.Togan-Hatıralar   s:363
17 BOA.BEO.dosya:3812 gömlek:285889 – 12 Şevval 1328
18 Z.V.Togan-Hatıralar   s:362, 557
19 Selçuk Gürsoy-Enver Paşa’nın Sürgünü  s:167(Liva el İslam Sayı: 4 – 1 Mayıs 1921)
20 Z.V.Togan-Hatıralar   s:362
21 Zeki Velidî.Togan-Hatıralar   s:548

Enver 
Paşa’nın 
Almanyaya 
tahsil için 
gönderdiği 
Türkistanlı 
öğrenciler, 
Alman ve 
Avusturya 
üniversi-
telerinde, 
bizzat Enver 
Paşa’nın 
seçtiği 
branşlarda 
öğrenim 
görmeğe 
başlamış-
lardır.

“TÜRKİSTAN DEVLETİ VEYA TURAN DEVLETİ” TASARISI VE İCRAATLARI



8

Kazaklardan Azimbek Birimcan ve Biyti-
lev, Özbeklerden Abdülsettar ve Ahmedcan22, 
Başkırtlardan Osman Kuvatov bu öğrenci-
lerdendi. Gene Başkırtlardan Miralay Alim-
can Tağan, çeşitli maceralardan geçerek önce 
Macaristan’da Debretsin Ziraat Üniversitesini 
bitirmiş, sonra Budapeşte İktisat Fakültesine 
girmiş ve doktora yapmıştı. Abdülsettar, tah-
sile gelen bir çok Özbek öğrenci gibi tıp, ikti-
sat veya teknik alanda değil, edebiyat alanında 
tahsil yapmış. Osman Kuvatov ve Abdülsettar, 
Türkiye kendilerine vize vermeyince memle-
ketlerine dönmek zorunda kalmış ve kurşu-
na dizilmişlerdi. Başkırtlardan Çıntemir ve 
Mehmet Devletcurin birer mahalli müzik de-
hası idi. Türkiye kendilerine vize vermeyince 
Berlin’de kaldılar. Orada öldüler. 2.Dünya Har-
bi sonunda Ruslar Berlin’i işgal ederken, Meh-
med Devletcurin, Kızıl Askerler çok güzel olan 
iki kızının ırzına geçmek isteyinde onları ko-
rumak isterken süngülenerek öldürülmüştür.

Buhara’dan Almanya’ya tahsile gönderilen; 
Dr.A.Naim Öktem, Nur Muhammed Bek ve 
Nafiz Beyler ise bir şekilde Türkiye’ye gelebil-
mişlerdi23. 

Bu öğrencilerden kalıp da tahsillerine de-
vam edenler, zaman içinde Almanya’da çalış-
mağa başladılar.  2. Dünya Savaşı yıllarında 
Almanlara esir düşen Türkleri esir kampların-
dan kurtararak, Almanların emrinde Ruslara 
karşı savaşan “Türkistan Ordusu” kurdular.

Bu ordudan geri kalanlar, Almanların ye-
nilmesi üzerine, Rusların eline düşenler kur-
şuna dizildiler. Bir şekilde, Amerikan, İngiliz 
veya Fransızlara esir düşenlerden bazıları, bir 
yolunu bularak Türkiye’ye veya diğer Avrupa 
ülkelerine yerleştiler. Gençlik yıllarında, ben 
bu ordudan Rusların eline düşmekten kurtu-

lup Balıkesir’e yerleşmiş, iki Azeri, bir Türk-
men, bir Çerkez tanımıştım24. 

Eğitimin ne olduğunun farkında olan Tür-
kistan aydınları, bir yandan Ruslar ve Rus yan-
daşlarıyla uğraşırken, bir yandan da yobazlı-
ğın çok ötesinde geri olan “köhneperest”lerle 
uğraşıyorlardı. 

Büyük ve ileri bir Türkistan düşleyen Tür-
kiye’de eğitilmiş Türkistan aydınları, Çarlık 
yıkıldıktan sonra kurulan yerel yönetimlerin 
başlarına geçtiler. Bunlar, Türkiye’den gelen 
Teşkilat-ı Mahsusa’nı yolladığı “Türk Ocaklı” 
ve öğretmenleri yeni teşkil edilen okullarda 
görevlendirdiler. Bu okullarda okuma talebi-
nin beklenilenin çok üzerinde olması, ve bu-
ralarda gerçekten çok iyi eğitim verildiğinin 
anlaşılması üzerine, Rusya’daki esir kampla-
rından kaçıp bir şekilde Türkistan’a sığınabil-
miş Türk subayları da bu okullarda istihdam 
edilmişti.

İttihat ve Terakki’nin “Türkçü” grubunun 
etkili oldukları “Türk Ocakları” Teşkilat-ı 
Mahsusa’nın Türkistan ve Doğu Türkistan 
programlarında gönüllü olarak yer aldılar. 
Buralarda ki büyük şehirlerde Teşkilat-ı Mah-
susa destekli açılan okullarda Türk Ocaklı öğ-
retmenler görev yaptı. Rus esir kamplarından 
kaçan ya da Rus İhtilâli ile salıverilen Türk su-
bayları da bu okullarda çalıştılar. Bu okullarda 
daha önce Türkiye’de tahsil yapmış olan yerli 
halktan gençler de halkı aydınlatmak için can-
siperane hizmet veriyorlardı.

“Ziyalı” veya “Cedidci” denilen bu genç-
lerin karşısında Ruslar değil, ama her zaman 
onlara karşı ölümüne kin duyan “köhnepe-
rest” denilen fanatik yobazlar bulunuyordu. 
Bunlar onları her türlü hareketlerini engel-
lemiş, ellerine geçen bazı gençleri “cedidci” 

22 Enver Paşa ile ilgili yazdığı “Başkumandan Enver Paşa” ve “Timur” kitaplarını Türkçeye çevirdiğim 
rahmetli Kurt Okay (Prof Dr. Ahmedcan Okay), Buhara Hükümeti tarafından Almanya’da tahsile 
gönderilmiş olan gençlerden birisi idi.
23 Ali Bademci – Sarıklı Basmacı (Türkistan’da Enver Paşa’nın Umumî Muhaberat Müdürü Molla Nafiz’in 
Hatıraları – Ötüken Yayınları İstanbul 2010    s:376
24 Bu konuda çok önemli eserler vermiş, bu savaştan kurtulduktan sonra İngiltere’ye yerleşmiş olan Cen-
giz Dağcı’nın “ Korkunç Yıllar ” isimli kitabını herkese tavsiye etmekteyim.

AYDIN AYHAN



9

diyerek taşlayarak, keserek öldürmüşlerdi25. 
Bütün bunlara rağmen bütün Türkistan’da 

çok hızlı bir “pantürkist” hareket başlamış-
tı. Büyük merkezlerde gazeteler çıkarılıyor, 
kitaplıklar, kütüphaneler açılıyor, tiyatrolar, 
spor ve izci kulüpleri kuruluyordu.

Özbekistan, “Türkçülük” hareketinin en 
yoğun yaşandığı yerdi. Taşkent’te okullarda 
kurulan izcilik gruplarının ”tüdelerin” isim-
leri şunlardı26: İrfan, İzci, Numune, Temir, 
Terakki, Turan Gücü ve hattâ Sosyalist tüde-
leri. Açılan bu okul ve klüplerde modern eği-
tim veriliyor, milli oyunlar öğreniyorlardı. Bu 
okulları o zamana kadar çok iddialı olan Rus 
okullarından daha üstün olmaları kıskançlığa 
mucip oluyordu.

Doğu Türkistan bölgesi Çin hudutları 
içinde idi ve Çinliler Ruslardan daha serbest 
bir yönetin uygulamaktaydılar. Bu bölgenin 
en önemli şehri Kaşgar dı.

Bir grup öğretmen de buraya, Kaşgar’a 
gönderildi. Bu öğretmenler burada bazı zen-
ginlerin himmetiyle Osmanlı Türkçesi ile eği-
tim veren okullar açarak “Milli Türk Birliğini” 
benimsemiş nesiller yetiştirmeği amaçlıyor-
lardı. Bu amaçla “Birleşmiş Türkler Öğret-
men Okulu’nu açtılar27. 

Burada Türk dünyasının her tarafından 
gelen yüzlerce genç çok iyi eğitiliyor, gittikleri 
yerlerde meşaleler olmaları öğretiliyordu. Bu 
müthiş okul ve öğretmenler Rusları o kadar 
korkuttu ki, Pekin’deki Rus Elçisinin Çin hü-
kümeti nezdinde yaptığı ısrarlı başvuruları so-
nunda okul kapatıldı ve öğretmenler Çinliler 
tarafından hapsedildi. Uzun süre Çin hapisha-
nelerinde kalan öğretmenler, bin bir macera-
dan sonra kurtularak ülkeye dönebildiler28. 

Teşkilat-ı Mahsusa’dan bir grup fedai baş-
larında Eşref ve Sami Beyler oldukları halde 

Hindistan’a gitmek üzere yola çıktılar. Hedef-
leri; Hindistan Hilâfet Komitesi ile görüşmek, 
Himalayalar’ı aşarak Türkistan’a gitmekti.

Gemide olduklarını fark eden İngilizler 
Bombay’da gemiyi durdurup kaptanı tutuk-
ladılar. Teşkilat-ı Mahsusa fedaileri Hindistan 
Hilâfet Komitesi yardımıyla gemiden kaçtılar. 
Eşref Bey İran üzerinden İstanbul’a dönerken, 
Selim Sami Bey ve arkadaşları Pamirleri aşa-
rak büyük güçlüklerle Kaşgar’a ulaşabildiler29.   

Kaşgar’da bir süre kalıp hazırlanan feda-
iler Türkistan topraklarına girmek isterken 
daha Çin topraklarında Ruslar tarafından 
tutuklandılar. Ama oradaki Türklerin baskı-
sıyla Çinliler tarafından Ruslardan alınarak 
Çin zindanlarına atıldılar. Bir süre sonra Se-
lim Sami Bey buradan da kurtularak, ülkeye 
döndü30. 

Ayni şekilde bizim İttihatçılar da Teşkilat-ı 
Mahsusa kanalıyla Türk Dünyasından getirt-
tikleri öğrencileri, Türkiye’de eğitmek iste-
mişler, ancak bu hayırlı teşebbüs, harp sebe-
biyle uzun soluklu olmamıştı.

Aynı şekilde Atatürk de, yurt dışına ileride 
Türkiye’yi şekillendirecek kişilerin yetişmesi 
için öğrenci gönderdiği gibi, kendisini ziyaret 
eden, Türkiye’deki yeniliklere hayran kalan 
Afgan Kralı ricası üzerine Türkiye’ye pek çok 
Afgan öğrenci gelmiş, Türk okullarında oku-
yup, ülkelerine dönmüşlerdi. Bunun için Af-
ganlar, karşılıksız olarak Türkiye dostu olarak 
kalmışlardı. Gerek Birleşmiş Milletler top-
lantılarında gerekse İslâm Konferanslarında 
Pakistan bile zaman zaman aleyhimize alınan 
kararlara imza atarlarken sadece, Afganistan 
hep bizim yanımızda olmuştu.

Yakın zamanda Cumhur Başkanı Turgut  
Özal’da böyle büyük bir proje başlattıysa da daha 
sonraki cumhurbaşkanları konuya sıcak bakma-

25 Zeki Velidî Togan-Bugünki Türkili (Türkistan) ve Yakın Tarihi  s:448,452
26 Raci Çakıröz-Türkistan’da Türk Subayları-Türk Dünyası Tarih Dergisi,  Haziran, 1987 s:6 
27 Ahmet Kemal İlkul-Çin Türkistan Hatıraları  s:60-67
28 A.Kemal İlkul- a.g.e.  s:125-311
29 A.Kemal İlkul – a.g.e.  s:115-117
30 A.Kemal İlkul – a.g.e.  s:256

İstanbuldan 
Kaşgar’a 
gönderilen  
öğretmen-
ler bazı 
zenginlerin 
himmetiyle 
Osmanlı 
Türkçesi ile 
eğitim veren 
“Birleşmiş 
Türkler 
Öğretmen 
Okulu’nu 
açtılar.

“TÜRKİSTAN DEVLETİ VEYA TURAN DEVLETİ” TASARISI VE İCRAATLARI



10

dıkları için bu teşebbüs tavsamıştır. Turgut Özal, 
17 000 öğrenci getirtmiş, fakat hazırlıksız ve ace-
le ile getirttiği bu öğrenciler, çok perişan oldu-
lar. Yetkililer bu projeyi anlayamamış, üstelik alt 
kademeler, nasıl davranacaklarını bilememişler-
dir. Hazır değildilerdi. Bir kısmı ise olaya siyasi 
yaklaşara, soğuktular. Üstelik ödenek yoktu veya 
pek çok bürokratik engeller ve işlemlerle burslar 
geç ve yetersiz çıkıyordu.  Bu çocuklar, Türk dos-
tu olacakları yerde, bir takım duyarsız  ve kişi-
liksiz insanların, duygusuz davranışlarıyla, Türk 

düşmanı olarak ülkelerine dönmüşlerdir. 
Ben Balıkesir Üniversitesi’nde bu projenin ba-

şındaydım. O gençlerin neler çektiklerini çok iyi 
bilirim. Bizim gibi konuya duyarlı bir kaç şehrin 
dışında, bu çocuklar sahipsiz kaldı. Balıkesir’e 
gelenler az olduğu için, biz mahalli imkânlarla 
zorlukları yenebildik ve yetebildik. Ama bin, 
iki bin kişinin okuduğu şehirlerin kontrolü 
imkansızdı. Proje bir şekilde bir türlü iyileşti-
rilemedi. Kim ne derse desin, beklenen başarı 
nispeten az oldu. 

AYDIN AYHAN



Rus  neo-Avrasyacılıgı: 
Imparatorluktan Sonra Imparatorluk mu? 

Avrasyacılık, Rusya’da 1990’lı yıllarda or-
taya çıkan çeşitli muhafazakâr düşünce akım-
ları içinde en gelişmiş olan ideolojidir. Sovyet 
Birliğin çöküşünü takibeden ilk yıllarda bir-
çok entelektüel ve siyaset adamının “felâketi 
düşünme’’  şekli olarak dikkâtleri üzerine çe-
ken  Avrasyacılık, bu  alanda zor bir devlet de-
vamlılığını yeniden oluşturma biçimi olarak 
ortaya çıkmıştır.

Avrasyacılık adı verilen bu akım, sosyal, 
iktisadî ve aynı zamanda politik bir proje 
olarak kendisini göstermediği veya göstere-
mediği gibi, siyâsî bir partiden ziyade, Rus 
siyâset sahnesinin önde gelen şahsiyetlerin 
Weltanschauung’una daha yakın kalmıştır. 

Milliyetçi Vladimir Jirinovskij ve komünist 
Gennadij Ziuganov gibi bazı siyâset  adamla-
rının söylemleriyle, Den ve Zavtra1 gibi bazı 
Rus milliyetçi yayın organlarının gösterdikleri 
temâyüllerinin yanı sıra, Avrasyacılık bugün, 
dar kadrolu hakiki partizanlarının zannetti-
ğinden çok daha güçlü bir pozisyona sahip bir 
düşünce akımı konumundadır. Rusya’nın Av-
rupa karşısında küçültülüp, daraltılamaz özel-
liğiyle, İmparatorluğun (Rusya) doğal olma 
niteliğini ispat etmekle mükellef olmakla bili-
nen geleneksel ideolojisini kendi bünyesinde 
barındırmaktadır. Avrasyacılık bütünsel oldu-
ğu kadar, dünyayı ve kimlikleri de belirleyen 
bir ideoloji olarak bir çok Rus entelektüeliyle, 

Marlene Laruelle    

Avrasyacılık, Rusya’da 1990’lı yıllarda ortaya çıkan çeşitli muhafazakâr düşünce 
akımları içinde en gelişmiş olan ideolojidir. Sovyet Birliğin çöküşünü takibeden ilk yıl-
larda birçok entelektüel ve siyaset adamının “felâketi düşünme’’  şekli olarak dikkâtleri 
üzerine çeken  Avrasyacılık, bu  alanda zor bir devlet devamlılığını yeniden oluşturma 
biçimi olarak ortaya çıkmıştır.

 
Anahtar Kelimeler  

 Avrasyacılık, Barbarya, Gelenek

 Chaiers du monde Russe, 42/1                   
1 Rus siyaset adamlarının söylemlerindeki Avrasyacılık modası üzerine, Bknz., Myriam Désert, Denis 
Palliard, “Les Eurasiens revisités”, Revue des études slaves, 66, 1, 1994, pp. 73-86: Françoise Thom, “Eu-
rasisme et néo- eurasisme”, Commentaire, 66, 1994, pp. 303-310: Vladimir Blenkin, “The ideology of 



12

Sovyetler  Birliğinin dağılmasıyla sarsılan si-
yasetçilerin de en hassas yanına hitap etmek-
tedir.

Bu bağlamda Batı’da Avrasyacılık ve neo-
Avrasyacılıkla ilgili çalışmaların Rusya’da 
olduğu gibi böylesi bir akımın incelenmesi, 
bunun Avrasyacı mensuplarının inisiyatif ve 
tekeline terk edilmeden, bu tezlerin açıkla-
narak, eksikliğinin de telâfi edilmesi gerekir. 
Yeni gibi gözüken bu Avrasyacılık akımını 
hem millî entelektüel, hem de Avrupaî temele 
oturtulmak kadar, göreceli olarak bakmak ve 
onun temel prensiplerini daha iyi kavramak 
gerekir. Bu makalenin gayesi, neo Avrasya-
cılık akımının sosyal aktörlerinin tarihçesini 
çıkarmak değil, postülatlarını incelemek ve 
bu düşüncenin içine “girmek’’tir.

İyice belirlenmiş ideolojik postülatlara rağ-
men, neo Avrasyacılık çeşitli akımlardan olu-
şan, ancak birbirleriyle pekte irtibatı olmadığı 
gibi, ortak bir platform oluşturma gayreti de 
taşımayan ve kavramın çoğul olarak kullanıl-
ması konusunda ortaya bir soru çıkmaktadır. 

Çağdaş Avrasyacı hareketin en önemli ismi 
Aleksandr Panarin’in başını çektiği hareket 
(Moskova Bilimler Akademisi, Felsefe Ensti-
tüsünde) İmparatorluk kavramının felsefi ve 
siyâsî  rehabilitasyonunu içermektedir: impara-
torluk, ne dar bir milliyetçilik, ne de saldırgan 
bir emperyalizmden ibaret olmadığı gibi, yeni 
bir vatandaşlık şekli ve ulus kültü üzerine de-
ğil, değerler ve ahlâki ilkeler üzerine kurulmuş 
“devletçilikten’’ (gosudarstvennost) ibarettir.

İkinci akım, Edouard Bagramov’un2 Ev-
raziya dergisi etrafında toplanan, daha çok 
kültürcü ve folklorcu bir hareket olarak görül-
mektedir. Ana teması Slav-Türk alyansı3  miks-
tliktir (karışıklılık) olan hareket, bunu Moğol 
imparatorluk mirasından başlayarak, Rusya ta-

rihindeki Türk-Müslüman azınlıklarını yeni-
den değerlendirmesiyle, Ortodoks dincilik ve  
sufi tasavvuf mukayesesiyle örneklendirirken, 
Rusya’ya bağlılığı eski Sovyet halkların milli 
kimliklerinin en iyi koruma yöntemi olduğu-
nu vurgulamaktadır. Hareket, Evraziya adlı bir 
dergiyle, bu dergisini finanse eden Kazakistan 
Cumhur başkanı Nursultan Nazarbayev’in ta-
sarısı etrafında, post-sovyetik alanının politik 
ve ekonomik birliğin yeniden inşasını öngör-
mektedir. 

Üçüncü büyük Avrasyacılık akımı ise, 
Aleksander Dugin’in başını çektiği hareket-
tir. Bu akım eklektik olmakla birlikte, batılı 
‘’yeni sağ’’dan alınan ilhamla, 20’li ve 30’lu 
yılların Almanyasının postülatlarına yakın 
bir jeopolitik anlayışla, daha geleneksel Mesi-
yanik bir Rus biçimi ve çağdaş Rusya’da moda 
olan spriritüel ve okültist düşünceleri içerir4. 
Bu arada “Vestnik Evrazii “ adında derginin 
varlığını da burada belirtmek gerekir ki, bu 
dergi, bu dergi, Moskovadaki Oryantalizm 
Enstitüsündeki araştırmacılar tarafından ya-
yınlanmaktadır.  Güçlükle de olsa, entelektüel 
ve akademisyenler tarafından ideolojik olma-
yan bir Avrasyacılığı geliştirmeye çalışarak, 
kader ortaklığının birleştirdiği bir alan üze-
rinde ‘’objektif ’’ bir söyleme davet etmektedir. 
Fakat bu son iki akım kendilerine göre Avras-
yacılığın sınırında, Dugininkinden daha çok 
aşırı sağa, Vestnik Evrazii ise, klasik Oryanta-
lizme daha yakındır. 

Neo-Avrasyacılık hareketi, ilk kurucuları 
olan Prag, Berlin ve Paris’te iki dünya sava-
şı arasındaki Rus mülteciler arasında doğan 
akımdan oldukça  farklıdır.  Dilci ve etnograf 
olan prens N. S. Troubetzkoy (1890-1938), 
coğrafyacı ve iktisatçı Petr N. Savickij (1895-
1968) gibi güçlü şahsiyetler tarafından yara-

Russia’s rulers in 1995: Westemizers and Eurasians”, Monthly Reviev, New York, 5, 1995, pp. 24-36
2 Edgar Bagramov, PCUS’nin eski üyesi, Avrasyacılığa yönelen Sovyet elitlerinin eklemlenmesi.
3 Cf. note 54 infra.
4 Cf. Aleksandr Dugin, Konservativnaja revoljuclija (La révolution conservatice), Moscou, Arktogeja, 
1993, 341 p.; Misterii Evrazii (Les Mysteres de l’Eurasie), Moscou, Arkotogeja, 1996, 191 p.; id, Osnovy 
geopolitiki buduscee Rossii (Les fondements de la géopolitique. Le futur géopolitique de la Russie), 

MARLENE LARUELLE



13

tılan klasik Avrasyaclık, Rus mültecileri ara-
sında  hem felsefe, hem kimlik, hem de siyâsî 
düşünceleri bir arada barındıran orijinal bir 
fikir akım olarak, hareketin gelişmesinde 
1920’li yıllar da entelektüel açıdan oldukça 
verimliydi. Hâtta, bu akıma yönelik tenkitler  
başlamadan önce 1923’lere kadar hareketin 
içinde yeralan N. Berdjaev, A. Kizevetter ve 
G.V. Florovskij gibi tanınmış muhalifler tara-
fından da şiddetli polemiklere hedef olacaktı. 
30’lu yıllarda Avrasyacılık iç tartışmalar, bö-
lünmelerle, özellikle taraftarlarından bazıları-
nın Sovyet Birliğine dönmeleri  ve GPU ele-
manlarının içlerine sızmasıyla5  zayıflayarak, 
sahneden çekilecektir. Buna karşılık, daha az 
felsefî ve dinî olan neo-Avrasyacılık, 20’li yıl-
ların klâsik Avrasyacılık akımından, siyâsî ra-
dikalizasyon, histografik bir sadeleştirme ve 
Türk-Müslüman dünyasına olan ciddi bir ilgi 
ile farklılık gösterir. Sovyet döneminde hükü-
met tarafından takibata uğrayan Avrasyacılık, 
bu akıma etnik ve biyolojik olarak yeni bir 
yön veren göçebe dünyası uzmanı Lev N. Gu-
milev (1912-1992) tarafından gayrî resmi bir 
şekilde devam ettirilir6.

Bu makale 20’li yılların akımıyla, bunu 
takibeden silsilenin niteliği ve gerçekliğiyle, 
Gumiliev’in düşüncelerinin özelliğini değil, 
günümüzde çok tanınan ve tam anlamıyla 
Avrasyacı olan Panarin ve Bagramov’un neo-
Avrasyacı akımlarını ele almaktadır. Panarin 
ve Bagramov’un neo- Avrasyacılık versiyo-

nu, ‘’bi-polarite (çift kutupluluk) sonrası’’ bir 
dünya için, ‘’medeniyetçi’’ ve kültürelci bir 
mod üzerinden ‘’post-modern’’ olarak sunu-
lan yeni değerlerin çıkış fikri üzerine kurulu 
yeni bir ideoloji belirlemeye çalışmaktadır. 
İmparatorluk kavramı yeniden rehabilite edi-
lerek, Rus toplumuna millî olmayan, fakat 
dinî ve ahlâkî olan yeni bir aitlik kıstasıyla, 
Avrasya’nın siyâsî varlığını yeniden tanımla-
maya çalışıyor. Avrasya’nın millî çeşitliliğine 
ve Rus kimliğinin oluşumunda Doğu’nun 
yerine, özellikle de Türk ve Müslüman dün-
yasının önemine vurgu yaparak; “üçüncü 
kıtanın” aynı zamanda “üçüncü yol” anlamı 
taşıdığı fikri de bir takım kimlik ve siyâsî so-
nuçları beraberinde getirmektedir?

 ‘’Medeniyet’’in Sözde Yeni Modelleri
Neo-Avrasyacı düşünce, Rusya’nın şu anki 

durumu ve bi-polarite (çift kutupluluk) son-
rasındaki çağdaş dünya hakkında bir bilinç-
lendirmedir. Rusya hakkında gerek tarihî, 
gerekse gözlemlenen bütün söylemler, daha 
geniş bir düşünce sistematiğinde anlam bul-
maktadır. Bu anlam, ülke bir dönüm nokta-
sındayken, yapacağı tercihlerin Rus medeni-
yetinin hakiki ‘’tabiatını’’ yansıtacaktır.

Avrupa’nın Çok-Boyutlu Reddi
Avrasyacı düşüncenin temel postülatı Ba-

tının reddine dayanır7. Avrupa kaçınılmaz bir 
şekilde her zaman ‘’kapitalizm’’ anlamına gel-

Arkotegeja, 1997, 608 p.
5 Cf. Marlene Laruelle, L’idéologie eurasiste russe ou comment penser l’empire, Paris, L’Harmattan, 1999, 
423 p.
6 Cf. Marlene Laruelle, “Lev N. Gumilev (1912-1992): biologisme et eurasisme en Russie”, Revue des 
études slaves, 72, 1-2, 2000, pp. 163-189.
7 A.S. Panarin, neo-Avrasyacıların en derin düşünenlerindendir. Avrupanın reddini içeren “oksidantalizm 
(zapadnicestvo), “vesternizasyon” (vesternizacija) iki kavramı birbirinden ayırdederek farklılığı ortaya 
koymaya çalışır. Bu kavramlardan ilkinde hukuk devletini, demokratik bir rejim ve uluslararası hukuku 
referans alırken, ikincisinde vahşi kapitalizme ve onun “ahlakî ve sosyal çöküş” getiren sonuçlarıyla, 
batılı üretimin basit taklidini referans alır. “Vesternizasyon” ABD’ye, “Oksidantanizm” ise Avrupaya 
hastır. Avrupanın bazı ülkeleri bu iki sistemi birleştiriyor. Panarin, böylece iki Avrupa arasında bir “me-
deniyet karşıtlığı” yaratır: Atlantik ve evrenselci Avrupa (Roma fikri) ile, kıtasal ve millî Avrupa (Alman 
fikri). Neo-Avrasyacılık Mackindere göre dünyanın geleneksel coğrafi bölünmesini takibeder: Kıtalar 
arası bir alanla,  denizci Atlantik arasında üçüncü bir dünya, yâni rimbland.  

Çağdaş Av-
rasyacı ha-
reketin en 
önemli ismi 
Aleksandr 
Panarin’in 
başını çek-
tiği hareket 
İmparator-
luk kavra-
mının felsefi 
ve siyâsî  
rehabili-
tasyonunu 
içermekte-
dir.

RUS NEO-AVRASYACILIĞI: İMPARATORLUKTAN SONRA İMPRATORLUK MU?



14

mekle, zevkin ve tüketimin üzerine kurulu tek-
nolojik gelişmesi hem kıskanılmakta, hem de 
ahlâkî ve dinî değerlerin yerine ‘’soyut bir tek-
nolojik-rasyonellik”8  tercih ettiği için de eleş-
tirilmektedir. Bu anlamda Avrupa, özellikle de 
metodolojik olarak tanımlayabileceğimiz bir 
alanda reddedilmektedir: evrensellik, ancak 
spesifik bir kültürün, yani Avrupa kültürünün 
hegemonyasının sonucu olabilir ve bu spesifik 
kültür de diğer medeniyetlere Avrupa merkez-
li ve dolayısıyla saptırılmış bir oto-şuur ölçüsü 
vererek, içten içe kolonize eder. Bu oto-şuurun 
ölçüsü de gelişmede tek taraflılık, yâni veren 
ülkeler ve alan ülkeler arasında kültürel bir 
hiyerarşiyi içerir. ‘’ Avrupa merkezcilik, halk-
ların ruh sağlığı için tehlikelidir, çünkü kendi 
öz değerlerini aşağılayarak eksiklik kompleksi 
içermektedir’’9. Dolayısiyla Avrupa, milletlerin 
ulaşmaları gereken bir gelişim halini sunama-
dığı gibi, ancak üretilmesi mümkün olmayan 
spesifik bir gelişim kodu sunmaktadır. Böyle-
si bir durumda Rusya’nın kendisini yeniden 
bulması için, Batı’yı şu ana kadar algılama 
biçiminin tersini algılaması gerekir ki, o da 
Avrupa’nın kimlik emperyalizmine karşı, ben 
(Rus) merkezli bir bakış tarzını geliştirmesi ve 
benimsemesi gerekir.

Herder, Spengler ve Braudel: 
Yönlendirilmiş Medeniyetler “Bilimi’’
Neo-Avrasyacıların nazarında kültürler, 

dönemsel bir şekilde ve içgüdülerle gelişir, fa-
kat Batı, kendine has, lineer ve ilerlemeci bir 
zaman içerisinde kendisini oluşturmuştur: 
böylece zaman kavramı sadece (“geç kalma” 
veya “ileride olma’’) medeniyetlerin arasında-
ki farklılığı izah eder. Neo-Avrasyacılar ise tam 

tersine Avrupaî olmayan milletlerin farklı olma 
haklarını resmileştirebilecek bir espace (alan) 
kategorisini rehabilite etmeye çağırarak:  kültür 
spesifitelerinin zamansal, dikey değil, yatay ol-
duğunu, dolayısıyla küçültülemeyeceklerini id-
dia ederler. Neo- Avrasyacılar tarafından tanım-
lanan medeniyetler, kendi aralarında irtibatları 
olmayan kapalı yapılardır. Medeniyetler, Avras-
yacı tarihin doğrudan öznesi olmakla beraber, 
aynı zamanda tarihsel değillerdir: iç kompozis-
yonlarında gelişme tanımayan, toplumsal olu-
şumunun değiştirilmeyen şekilleri olup, değişim 
tanıyan bir ideoloji veya kronolojik bir tarih de-
ğildirler. Böylece, medeniyet, “geçmiş, şimdi ve 
gelecek zaman arasındaki ilişki problemlerini ele 
alarak, yani kalıtsal meselesini çözümler.’’10 

Panarin’in neo-Avrasyacıları Rusya’nın ge-
çirdiği 20. yy travmalarına karşı devamlılık 
unsurunun arayışı içindedirler. Doğrudan pek 
çok referanslarla uzun süre kullanılan Braude-
lien söylem ve temalarını içereren bu unsurlar, 
onlara göre olayların ve gelişmelerin esasını 
verebilecek yegane söylemdir: medeniyetsel 
faktörler ki, bunların çoğu zaman insan haya-
tıyla ilgili, ikinci derecede kabûl edilmekteler 
ve halkların hakiki geleceklerini teşkil ederler.’’ 
Medeniyetler arasındaki bu etkileşim biçimle-
ri, siyâsî ve sosyal çekişmelerden daha anlam-
lıdırlar, çünkü bu siyâsî  ve sosyal çekişmeler 
her zaman değişen yerel durumların etkisi 
altındadırlar.’’11 Bu arada ortaya çıkan farklı-
lıklar epistemolojik olup, dinamik bir batının 
hızlı gelişen siyâsî tarihine karşı Avrupaî olma-
yan medeniyetlerin sürekliliği çıkar; Rusya’da 
yüzyılın sonunda meydana gelen değişmelerin 
şiddeti altında neo-Avrasyacılar, büyük ve kı-
talararası Avrasya alanının neredeyse sarsıl-

8 V.G. Kapustin,”Rossija i Zapad. Puti k miru mirov”  (La Russie et l’occident: les voies vers la paix des 
mondes), in Rossija i vostok: civilizacionnye otnosenija (La Russie et l’orient: relations civilisationnelles) 
(cité infra: Rossija i vostok), Moscou, RAN, !, 1994, p. 21
9 A. S. Panarin, “Slavjano-tjurkskoe edinstvo. Konstrukcija rossijkojgosudarstvennosti” (L’unité slavo-
turque. La construction de l’étasité russienne), Rossija i musul’manskij mir,1.
10 B. S. Erasov, “Predislovie: o statuse kul’turno-civilizacionnyh isslidovanij” (Avant propos: du statut des 
recherches culturo-civilisationnelles), in Rossija i Vostok, I, p. 13.
11 Ibid., p. 10.

MARLENE LARUELLE



15

maz ve stabil özünü ortaya koymaktadırlar.
Bu kültürel göreceli bakış tarzı, ekstrem 

olarak karşımıza çıkmakla birlikte, bir mil-
let diğerini yadırgamadığı gibi, onun özelli-
ğini alma yolunda ne bir hakka, ne de onun 
araçlarına sahiptir, buradaki fikir, kaçınılmaz 
bir şekilde etnomerkezlidir: alterite (ötekilik) 
mutlaka tuhaflıktır. Medeniyetler kendi arala-
rında küçültülemiyecekleri gibi, hiçbirinde de 
evrensellik mümkün değildir. Avrupaî ‘’kos-
mopolitizmin‘’ her yerde, herkese aynı şeyi 
sunan insancıllığa karşı, neo-Avrayasyacılar 
için  evrenselliğe girişin tek mümkün olan 
yolu vatandan geçer: böylece “küçük’’ mahallî 
ve etnik vatan veya batılı anlamda ulus değil 
de her insanı bir medeniyete mensup olan 
“büyük’’ vatan ön plâna çıkar. ‘’Her medeni-
yet, bir birinden ayrı var olmakla, kendine has 
bir karaktere sahiptir. Medeniyetlerin çeşitli-
ği, onların manevî hayatlarının strüktürleri 
ve tarihî kaderlerin içeriğinin farklılığında 
ortaya çıkar.’’12 Bu halleriyle  neo- Avrasyacı-
lar Herderien kalmaktadırlar: her medeniye-
tin üstün bir yanı, aşkın bir fikri vardır. Her 
medeniyet, ilâhî hakikatın bir parçasını taşır 
ve bu öz ve eşi olmayan özelliğin yok oluşu, 
bütün insanlığın fakirleşmesi anlamına gelir. 
Dolayısıyla medeniyet kelimesi Avrasyacı dü-
şüncenin özünde yer alır. Geçen yüzyılın Al-
man tabiat felsefesi (natürfilozofisi) ve Schel-
lingin düşüncelerine uzak düşen referansların 
yanı sıra, Avrasyacılık aynı zamanda bir ‘’kül-
türoloji’’ modu olup, yani materyalist diyalek-
tikten sonra dünyanın küreselleşiçi bir  anla-
tımını sunan Post-Sovyet yeni bir üniversite 
disiplinidir. “Medeniyet’’ kavramı içerisinde 

neo- Avrasyacılığın ileri sürdüğü ilmî geçer-
liliğin büyük bir kısmı ‘’kültüroloji’’nin içeri-
ğini oluşturur: bu konuda ünlü, ilmî ve para-
doksal olmasına rağmen13  batılı bir silsileye 
sahiplenmeye çalışarak, aynı zamanda Toyn-
bee veya Spenglerin söylemlerine yakın bir 
söylem geliştirerek-ki bu söylem batılı gelişim 
modelini eleştirmekte ve dönemsel bilinen 
bir tarih anlayışından yola çıkarak- (Batı’nın) 
‘’çöküşünü’’ haber vermektedir. Panarin’e göre 
’’etnoloji ve kültüroloji batılı modernitenin ilk 
ayaklananlarıdır.’’14

Medeniyet tetkiklerinin (batıda bile çe-
lişki yaratan) bir ilim olarak kabûl edilmesi 
Avrupadan geçer. Bundan hareket eden neo 
Avrasyacılar, daha net bir ideolojik çizgide, 
Danilevski gibi milli fikir adamlarını referans 
göstererek, tarafsızlık ispatıyla, “kültüroloji-
nin” bir üniversite disiplini olmayı hakketti-
ğini düşünürler. Fakat batılı ilmî silsile arayışı 
tarafsız değil, bilâkis, ideolojik bir projeye 
hizmet etmek için vardır. Panarin, bir mede-
niyetler ilmi olarak gördüğü kültürolojinin 
20. yy felsefî ve ideolojik sistemlerinin çö-
küşünden sonra geliştiğinden hareketle, kül-
türolojinin doğuşu sebebiyle,  onların yerini 
alarak, onların üzerinde bir bütünsellik içe-
risinde olaylara bir anlam vermeye çalıştığını 
öne sürer. Medeniyetlerin Avrasyacı “ilimi’’ 
böylece “bilimin” ilmî bir branşı değil, fakat 
bir tarih felsefesi, bir dünya anlayışıdır. 

Tarihin “Açılışı’’ ve çok-Merkezliliği: 
Ne Kuzey, Ne Güney, Sadece Doğu
Medeniyet kavramı, neo- Avrasyacı düşün-

cenin en önemli ve en büyük postülatı olup, 

12 B. S. Erasov, “Civilizacija: slovo, termin, smysl” (Civilisation: le mot, le terme, le sens), Rossija i Vostok 
in, II, 1995, p. 25.
13 Panarin, Danilevsky gibi muhafazakâr pan-Slavistlere çok az atıfta bulunmasına karşılık, Marx, Weber, 
Toynbe, Spengler, Lucien Febvre, Fernannd Braudel gibi isimleri sürekli atıflarda bulunur. Bu büyük 
batılı klasiklerin yanı sıra neo-Avrasyacılar ikinci bir medeniyet tipine vurgu yaparlar yani, oryanta-
lizm, Afrikanistik, İslâmoloji alanları vd. Bu alanlar zamanında sömürgeciliğin çıkarları için kurulmuş 
olmalarına karşılık, bugün bağımsız bir küre oluşturuyorlar ki, bu küre Avrupanın düşünce ölçüleri 
dışında bî-avrupaî kültürlere yaklaşımı sağlayan yegane küredir. 
14 A. S. Panarin, Rossija v ciklah mirovoj istorii (La russie dans les cycles de l’histoire mondiale), Moscou, 
MGU, 1999, p. 225.

Felsefî ve 
dinî olan 
neo-Av-
rasyacılık, 
20’li yılla-
rın klâsik 
Avrasyacılık 
akımından, 
siyâsî radi-
kalizasyon, 
histografik 
bir sade-
leştirmeyle 
Türk-
Müslüman 
dünyasına 
bakışta 
ciddi bir ilgi 
ile farklılık 
gösterir.

RUS NEO-AVRASYACILIĞI: İMPARATORLUKTAN SONRA İMPRATORLUK MU?



16

Panarin’in “tarihin çok değişirliliği (mnogova-
riantnost’)”15 olarak adlandırdığı bir postülattır 
bu. Bu açıdan Avrupa, bir medeniyet modeli 
olamaz, insanlık yeni medeniyet modellerini 
oluşumunun kosmogonik sürecinin sonunda 
değil, “tarih yaradılışa yeni ve henüz alınmış 
olmayan gelişme yolarının arayışına açıktır”16  
Tarihin açılışı, batılı modele bir alternatif17, 
“medeniyetçi’’ bilincin yenilenmesiyle ileriye 
gitmesini, uzun bir zaman ve dünyanın içeri-
ğine özgü çeşitliliği şart koşar. Farklılığı olma-
yan bir dünya yaratmak çıkmaz bir yoldur, zira 
medeniyetin başarısızlığı (bu, aynı zamanda 
Avrupa medeniyetin başarısızlığıdır) bütün 
insanlığın başarısızlığı demektir. Panarin’e göre 
‘’batılaşmanın kucağına yerleştirilmiş dünya,  
kültürel çeşitliğinin düşme tehlikesi” içinde 
bulunmaktadır. Çeşitlilik, istikrarın en önemli 
garantisi olup, bu çeşitliliğin düşüşü, gerek ta-
biatta, gerek kültürde, antropik eğilimlerin ve 
bozulmanın işaretleridir”18  Klâsik Avrasyacı-
lıkta çeşitlilik, dinî olarak meşru olduğu gibi,  
bu yolda iyi bir unsur olarak  ilâhî bütünlüğünü 
her zaman kısım kısım gerçekleştirmektedir19. 

Neo Avrasyacıların medeniyet tanımı dünya-
nın çok merkezlilik tezine dayandığından, refe-

rans olarak aldıkları “medeniyetler çatışması’’yla,  
Samuel Huntington’la bu konuyla ilgili olarak, 
medeniyet kavramını  “çift kutupluluk” sonrası 
için mutlak bir değere sahip olduğu fikrini pay-
laşırlar. Fakat,  burada yanıltıcı bir tercih olarak 
sunulan “ya tek bir modelde dünyanın birleşme-
si, ya da ‘’etno-dinsel’’20 ayrımcılığı öngören Av-
rupa ve kuzey Amerika dünyaları tenkit edilir. 
Avrasyacılık seviye farkı yaratan evrensellik ve 
etnik özellikler arasında adil bir orta yol sayılabi-
lecek, “üçüncü bir yol” yâni yeni bir medeniyetin 
yolu olabileceğini öne sürerek,  liberalizmin ‘’tek 
taraflı düşünce’’ tarzı ciddi biçimde eleştirilir. 
Dolayısıyla, dünyanın kültürel sahalara bölün-
mesini, ‘’Avrupa evi’’ esasına dayalı bir özellik 
fikrini teşvik etmek gerekir. Eğer küreselleşme 
liberal söyleminin bir illüzyonu ve dünyanın da 
Amerikanlaşma tehlikesi taşıyorsa, Avrasyacılar 
için mutlaka kabûllenebilecekleri dünya çapında 
bir bölgeselleşme sürecinde bütün boyutlarıyla 
Rusyanın ve onun Avrasyacı medeniyet alanın-
da seçkin bir yer edineceği kesindir. 

Rusya, kendi varlığıyla, bütün geride kalan 
dünyaya çok merkezcilik olabileceği fikrini 
verirken, “post-endüstriyel devrimin kade-
ri, önemli ölçüde Rusya’nın kaderine bağlı’21 

15 A. S. Panarin, “Predely  faustovskoj kul’tury i puti rossijskoj civilizacii” (Les limites de la culture fausti-
enne et les voies de la civilisation russienne), in Rossija i Vostok, III, 1996, p. 26. 
16 A. S. Panarin, “Zabludivsiesja zabadniki i probudivsiesja evrazijcy” (Occidentalistes fourvoyés et eura-
sistes réveillés), in Rossija i Vostok, I, p. 86. 
17 Panarin meslekdaşlarının çoğundan daha kurnazca düşünceye sahiptir: Metodolojik prensip olarak 
şartlar ne olursa olsun, dünyanın çeşitliliğini savunmaz;  “Bana kalırsa dünya tarihinin eksen fikrin-
in evrenselliği ve bir dünya medeniyetinin oluşum mantığı hakkında şüphe duymuyorum. Fakat bu 
mantık, lineer ve progresif bir zamanda değil de, döngüsel bir zamanda ortaya çıkar “ der. Bknz., A. 
S. Panarin, Rossija v  civilizacionnom processe (La Russie dans le processus civilisationnel), Moscou, 
IFRAN, 1995, pp.216-217. 
18 A. S. Panarin, “Zabludivsiesja zapadniki…”, art. Cit., p. 88. 
19 Cf. N. S. Troubeckoj, “Vavilon’skaja basnja i smesenie jazykov” (La Tour de Babel et la confusion des 
langues), Evrazijskij vremennik, III, 1923, pp.107-124. 
20 Bireyleri “büyük dünya”ya aracısız bağlayan etnik-üstü bir grubun medeniyetçilik prensibi üzerine 
kurulmuş olan yegane bir alan fikri, bölgesel etnik çapta izole olan, bireyin aslında köle olduğu ortak 
bir kader üzerine kurulmuş küçücük egemenlikler furyası fikrine muhalif olmuştur. Bknz., A. S. Pana-
rin, B. B. II’in, eds,Rossija: opyt nacional’no-gosudarstvennoj ideologii (La Russie: essai d’un idéologic 
nationala-étatique), Moscou, MGU, 1994, p. 139. 
21 “Eğer Rusya 3. Roma konumuna yeniden kavuşursa o zaman post-endüstriyel toplum, küresel 
endüstriyel gettoya bir alternatif olma şansına yükselir. [Rusya]nın dünyadaki çeşitliliği muhafaza et-
mesi, Amerikanlaşma tehdidinden koruması gerekir”. Bknz., A. S. Panarin, Rossija v  civilizacionnom 
processe, op. Cit., p. 72. 

MARLENE LARUELLE



17

olduğunu iddia ederek, diğer yandan batının 
tek yönlü gelişme modeli ve rolünü de red-
deder. Jeopolitik ve kültürel bir ölüm olan 
Batılı modele katılımı önlemek için Rusya-
nın tek bir tercihi vardır ki, o da; saptırılmış 
kuzey-güney problemiyle birlikte, küreselci-
lik-etnisite sorununun reddederek, Avrasyacı 
geleneğin asıl eksenini oluşturan, gerçek çift 
kutupluluk olan doğu-batı düalizminin  re-
habilite edilmesi gerekir. Avrasyacılığın uç 
kültürel göreceliliği hakkında ince bir farkı 
burada  özellikle belirtmek gerekir ki, bu da; 
Avrasyacıların bütün medeniyetleri hak ve 
hukuk açısından eşit olarak tanımlayıp, batı 
üniversalizmi ve onun değerler sistemini red-
dederken, bunun kenarından geçilmesi gere-
kir, zira Rusya, Avrasyanın mesyanik rolünü 
tanımlamayı sağlamıyor.

Avrasyacılık, böylece kendi lehine doğu-
batı eksenine göre medeniyetlerin değerlerini 
ölçen “yeni bir çift kutupluluğa” çağırır. Yâni 
bir kültürün veya bir medeniyetin tabiatı ve 
varolması ancak ve ancak global sisteminin 
içerisindeki çift unsurlu “doğu-batı” kavram-
larının yerlerinin açıklanmasıyla anlaşıla-
bilir”22. Ancak, kendilerini “doğu/lu” olarak 
tanımlayan (ki, Panarin bu kavramı daha ön-
celeri sosyalist ülkeleri tanımlamayan “ikinci 
dünya” kavramıyla eş tutmaktaydı) neo-Av-
rasyacıların Rusyası, politik ve kültürel alan-
da “kuzeyi” redederek, ekonomik ve uluslar 
arası siyasette bir “güney”li olmak da iste-
memektedirler. Neo-Avrasyacılık, bu haliyle 
coğrafî terminolojilerin taşıdığı önyargılarla, 
ustalıkla oynadıkları görülür.  

“Post-modernizm” Üzerine Söylem: 
Barbaryayı Rehabilite Etmek
Neo-Avrasyacılık, soğuk savaşın son bul-

masıyla birlikte sıkça dile getirilen “ideoloji-

lerin ölümü” fikrini, sözde ideolojilerin yok 
olması aslında liberalizm ve  bireyselciliğin 
zaferine işaret ettiğinden şiddetle reddedilir. 
Batılı adam Panarin’e göre faustiyendir: Batılı 
adamın toplumu, spirütüel alanda olduğu gibi, 
aynı zamanda güya kontrol ettiği hem tekno-
lojik alanda da, hem insan ilişkilerini, tahrip 
etmiştir. Panarin sık sık başvurduğu bu eko-
lojik argümanda; Avrupanın tekno-merkezli 
çılgınlığa23  bütün insanlığı mahkûm ettiğini 
ve  sanayi toplumunu bu asrın “hasta adamı” 
olduğunu dile getirir. 

Neo-Avrasyacılar, çağdaş dünya hakkında 
felâket öngörüleriyle ilgili olarak neredeyse 
eskatalojik olarak geliştirdikleri söylem, in-
sanlığın geleceğini ancak manevî değerlerin 
rehabilitasyonunda görmektedirler. “Post-
modernizm” (Paradoksal olarak Batıdan ödünç 
alınmış olmasına rağmen),-Avrasyacıların 
arzuladıkları-kültürel ve dinî kriterler lehine, 
ekonomik kriterlerin daha az benimsendiği, 
ulusal, çok merkezli görünüşle ifade edilir.  Bu 
durum yapayın üzerinde, doğal olanın rövan-
şıdır. “Post-sanayi medeniyeti-ki, bu onun en 
önemli paradoksudur- hem toprağa daha çok 
demir atmış, daha çok kültür merkezli (ki, bu 
post-modernizmin spirüel amaçlarına uygun), 
hem de aynı zamanda daha çok ekümenik, 
evrenselci, dünya kültürler arasındaki diyalog 
üzerine kuruludur”24 

Neo Avrasyacılığın mesiyanizmi, plato-
nisyen olan çift gerçeklik prensibine dayanır: 
Rusyanın görünen geç kalmışlığı (gecikmişli-
ği) aslında onun derin ve saklı olan ilericili-
ğinin işaretidir. Avrupanın sanayi kriterlerine 
göre geri kalmış Avrasya, post-modern kriter-
lere göre ileride doğu ve batı arasındaki konu-
mundan faydalanarak zıtları birleştirebilecek 
güce sahiptir. “Hem tekno-ekonomik, hem de 
siyâsî-kültürel arkaizmine rağmen Rusya, Av-

22 A. Jugaj, “Evrazijskij put’ rossijskoj civilizacii” (Le chemin eurasien de la civilisation russienne), in 
Rossija i Vostok, III, p. 145. 
23 Cf. A. S. Panarin, “ Predely faustovskoj kul’tury…”, art.cit. 
24  A. S. Panarin, Rossija v  civilizacionnom processe, op. cit., p. 113. 

Sovyet 
döneminde 
hükümet 
tarafından 
takibata uğ-
rayan Avras-
yacılık, bu 
akıma etnik 
ve biyolojik 
olarak yeni 
bir yön ve-
ren göçebe 
dünyası 
uzmanı Lev 
N. Gumilev 
tarafından 
gayrî resmi 
bir şekil-
de devam 
ettirilir.

RUS NEO-AVRASYACILIĞI: İMPARATORLUKTAN SONRA İMPRATORLUK MU?



18

rasya olarak post-modernizme giriş problemi-
ni pratik bir şekilde göğüslemede bir ilktir.”25  
Panarin’in muhafazakârlığı böylece ne passe-
ist (geçmişe bağlı olan), ne de reaksiyonerdir: 
Rusya, çift anlamda “restorasyoncu” olduğu 
için, post-sanayici ve post-totaliter, geleneksel-
ci olmadan moderniteyi eleştirebilir.

Avrasyacılık orijin olarak, teferruatlı ve eni-
ne boyuna paradoksal bir şekilde de olsa şu 
imajı içerir: Barbarlar ikonolastizmi (put kırıcı-
lık), herhangi bir kültürden muaf olan bir göçe-
belik-ancak bu imaj çökmekte olan toplumları 
yeniden ayağa kaldırmaya yetenekli yegâne un-
surdur. Yeni Avrasyacılık, alışılmış değer ölçü-
lerinin yıkılışını haber vererek, bu barbar kül-
tünü devam ettirir. Bu haliyle “Total barbarya, 
arkaik bir mirasın ürünü değil, fakat bütün me-
deniyetler için geçerli olan tansiyon ve çelişkile-
ri mutlak olarak geçmenin “post-medeniyetsel” 
deneyimlerin sonucudur.26 Üçüncü dünyacılığı 
ve “solun” romantik ve egzotik etnolojisini ifşa 
eden Panarin, ince bir şekilde Barbarya kavra-
mını “sağ”a kaydırarak; dünyanın muhafazakar 
bir görüş arzettiğini, aydılanmacılıkla,  her yer-
de aynı olan insan olgusu fikrininin, aynı za-
manda orijinal birliğin kaybı anlamı taşıdığını 
öne sürer.27 Barbarya, muhafazakâr ve aynı za-
manda pragmatik bir anlam kazanarak, sanayi 
öncesi toplumların bir mirası değil, kesinlikle 
post-modern olan toplumlar tarafından bulu-
nan bir çözümdür: Gelecek, halâ arkada ola-
na ait olacak ve bu “genç” halk  (Hegelyen ve 
Herderyen kavram) sanayi toplumunun yaptığı 
yanlışlardan, sanayi toplumunu geçerek kurtu-
lacaktır.  Panarin’in belirttiği gibi, eğer moder-

nite bastırıcı ise, o zaman Barbarya, insanlığın 
geçmişi değil, geleceği olacaktır. 

II. Avrasyacı İmparatorluk
“Büyük Bir Gelenek” ile 
Bir Devletin Buluşması 
Avrasyacılık, Rus siyâsî söylemine içerik 

kazandırıp, bir teori haline getirerek, onu bir 
medeniyet modu olarak algılayan değer yargı-
larına itaat etmeyen bir varolma biçimi ve bir 
“ruh” olarak tanıtır. Böylece imparatorluğun 
dini meşrulatırma ve Rusya’nın siyâsî “tabia-
tı” üzerindeki fikirleri arasına yarı yerden bir 
söylem aracılığıyla rehabilite çabasına girişir.

“Büyük Gelenek” Devlet İçin Dinî 
Bir İdeloji
Yani Avrasyacılar, dini müesseselere olan 

derin bağlarını gizlemedikleri gibi, bu dini 
müesseselerin zaten post-sovyetik dönemin 
yeniden oluşumunda milli bir bakış açısıyla 
sahiplenme gereğinin en önemli unsurlar-
dan biri olarak görürler. Din/ler mevzusuna 
Avrasyacılığın kurucu önderlerinin (klâsik 
Avrasyacılar) bakış biçimiyle bakan yeni Av-
rasyacılar için “din/ler”, bir millet, bir kültür 
meselesi olup,  kişi meselesi değildir. Önemli 
olan teolojik doğmalar, imanın aşkın hali de-
ğil, rit (törensel) ve millileşmiş bir din duy-
gusu, yâni kutsal metinlerin sekülerleşmiş bir 
versiyonu, “büyük gelenek” olarak adlandı-
rılan bir medeniyet ahlâkı haline getirilmiş  
olandır.28 Bu anlamda medeniyet, etnik üstü 
bir topluluk (communite), olup, büyük bir 
bütün içerisindeki millî ve sosyal farklılıklar, 

25 Rossija i Vostok, I, p. 33. 
26 A. S. Panarin, Rossija v  civilizacionnom processe, op. cit., p. 19. 
27 Panarin, yanlış bir şekilde anlaşılan post-modern geçmişle birlikte, barbar romatik imajını, batının 
beleş oryantalizmini, “iyi yabani” mitini, Yoga, Budizm, Maoizm modalarını reddeder.  Ve sovyet mark-
sizminden hayâl kırıklığına uğrayıp,  3.dünyayı idealiz etmiş olan yeni solların başarısızlığı da onu gül-
ümsetir. Orjinel bir bir birlik mitini beslemek onun için fuzulidir ve passeisttir (geçmişe, aşırı duygularla 
bağlı olmak). Panarinin genişlettiği barbarya, modern bir kavram olup;  “kültürel avan gardın her yerde 
aradığı etnografik birlik ve organisite “Totalite”nin bu şekli çağdaş dünyada yoktur”. Bknz., ibid., p. 2. 
28 Panarin bu “büyük gelenek” kavramını kullanan tek Avrasyacıdır. Fakat bu kavram ile aynı ismi taşıyan 
müslüman konseptine-ki, muhtemeldir-değinip değinmediğini belirtmektedir.

MARLENE LARUELLE



19

kaynaştırılarak, canlandırmış “evrensel” bir 
fikirdir. Bu “evrensel” dünya, ancak din saye-
sinde ortaya çıkmaktadır ki, neo Avrasyacılar 
için din, farklı millî grupların arasında manevi 
bir bağ kurabilen ve yeniden yapılanabilecek 
bir dünya vizyonu sunabilen yegâne olgudur. 
“Din, kültürel ve etnik-üstü ahlâkî evrenselli-
ği sabit hale getirir. Siyâsî bir rejimin özellik-
lerine, etno-merkezli geleneklere veya doğal 
bir landşafa bağlı olan lokalizmle [...] aşırı bir 
manevî topluluk tipi yaratır.29 Dolayısıyla din 
unsuru bir medeniyet iddiası taşımaktadır: 
Daha geniş anlamda ahlâkî ve siyâsî değer-
lerle özdeşleştirilmiş olarak, devlete meşrui-
yet verir, çünkü “ideoloji” siyâsetin fiillerini 
kutsallaştırır”30  Panarin burada çok ince bir 
ayırıma girişir ki, bu ayırım onun siyâsî çıkar-
larıyla ilgili olup, ister bir totaliter rejim (dinî 
olmayan, hâtta pagan olabilir), ister bir oto-
riter bir rejim olsun (bir dini, her ne olursa 
olsun, ideoloji temelinde tanıyan bir rejim) 
sonuç olarak post-sovyetik Avrasya rejimidir. 
Panarin’in hak iddia etmiş olduğu idokratik 
güç, “üstün ezoterik bir bilgiye” bağlıdır.31

Neo-Avrasyacı söylem net bir şekilde tem-
porel (geçici, fani) dünyayı, manevî dünyadan 
kesin bir şekilde ayırtetmeyi öngörürler ki, 
zaten bu da manevî dünyanın da hayrı için-
dir. Devletin lâikliği sadece, genel lâik bir ide-
oloji anlamına gelmez: Eğer devletin pratikte-
ki yönetimi tarafsız ise, entelektüel temelleri 
sekülerleşmiş bir dini içerisinde barındırması 
gerekir ve bu daha ziyade çağdaş dönemde 
ki, bu çağdaş dönem Avrasyacılar tarafından 
ulusal bir çöküş olarak nitlendirilmektedir.32 

“Rusyada devlete ait güç, yüksek derecede 
manevî güce, ruhların üzerinde güce bağlıdır.
[....] “Bu anlamda Rusya’da devlete ait güç, hiç 
bir zaman, gerçekten laik değildir”33  Bu du-
rum, “Büyük gelenek” dolayısıyla Avrasyacı 
ideolojinin diğer bir başka ifadesi olup, batılı 
modele karşı bir alternatif, ortodoks bir teok-
rasidir.

Dinî unsurlar, medeniyetin esasını teşkil 
ettiği için Rusya, güçlü maneviyatıyla diğer-
lerinin sahip olmadığı önceliklere sahip ola-
rak, Avrasyanın ve  “post-modern” çağın en 
büyük medeniyetlerinden biri ve bu medeni-
yetin lokomotif gücü hristiyan Asyetizminin 
doğmasına yol açacaktır. Panarin bu yoldan 
olmak üzere meselâ, hayvanlara saygıyı ve 
şiddet karşıtlığını öngören indo-Budist tecrü-
besinin geliştirilmesini ister. Avrasyacı asya-
tizm, hem manevî, hem de maddî olarak, çift 
yönlü olması gerek: fakirlik olmayacak, fakat 
buna karşılık yüksek gayeler adına gönüllü 
bir (oto-limitation) bir sınırlandırma olacak-
tır. “Geleneksel, dinî Asyetizmin ekolojik bir 
Asyetizme ve post-sanayi çağının insanını so-
rumlu tutmaya yöneltilmesi (dönüştürülme-
si) işte budur. Çağdaş kültürün ve Avrasyacı 
hümanist elitin etik arayışların yönlerinden 
biri budur”34 Rusyanın iç görevi, bu itibarla 
küresel görevinden farklı olmayıp, biri diğe-
rinin ispatını sağlar.

Millîlik İlkesinin Hatasız  Mahkumiyeti?
Panarin’in yeni Avrasyacıları etno-merkez-

li milliyetçiliğe şiddetle karşıdırlar. Avrasya 
birliğinde bölücü bir olgu olarak kabul edilen 

29 A. S. Panarin, B. B. II’in, eds, op. cit, p.162. 
30  Ibid., p. 163. 
31  A. S. Panarin, Rossija v ciklah mirovoj istorii, op. cit., p. 122. 
32 Neo Avrasyacılar Rusyanın çağdaş durumuna ilişkin analizlerinde oldukça eleştireldirler: (Dünyanın 
sonu-kıyamet üzerine olan söylem) hem felsefî, hem de  teolojik ve eskatolojik duygu içindedirler. On-
lara göre Rusya, ideallerini,  kimliğini ve misyonunun şuurunu kaybetmiştir. Rus elitleri, ister Batıcı, 
milliyetçi, olsunlar, isterse, milliyetsiz veya pagan olsunlar, “hakiki” halkın temsilcileri  değillerdir. 
33 A. S. Panarin, Rossija v  civilizacionnom processe, op. cit., p. 236. 
34 A. S. Panarin, “Na rubeze tysjacelet ijn: Rossija v poiskah civilizacionnogo i geopoliticeskogo ravnovesi-
ja” (Au seuil du millénaire: la Russie a la recherch de l’équilibre civilisationnel et géopolitique), in Rossija 
i Vostok, III, p. 85. 

Neo Avras-
yacılar, daha 
net bir ideo-
lojik çizgide, 
Danilevski 
gibi milli 
fikir adamla-
rını referans 
göstererek, 
tarafsızlık 
ispatıyla, 
“kültüroloji-
nin” bir üni-
versite disip-
lini olmayı 
hakkettiğini 
düşünürler.

RUS NEO-AVRASYACILIĞI: İMPARATORLUKTAN SONRA İMPRATORLUK MU?



20

milliyetçilik fikri, Avrasyacı olmayan siyâsî 
değerleri ifade eder: Milliyetçi devlet, ihtilalci 
finansmanın, sanayi toplumunun ve cumhu-
riyetçi sistemin ürünüdür. Onlar için ulus-et-
nisitesi, pagan ve bu dünyaya ait biyolojik bir 
olgudur. Böylece post-sovyetik alanda, “etnik 
egemenliğinin mantığı bizi Ortaçağdan önceki 
dönemlere götürür”35 ve Avrasya medeniyeti, 
etnisitenin şeytanlığına yenik düşebilir.

Eğer milliyetçilik prensip olarak kınanması 
gerekiyorsa ve imparatorluğunun yeniden te-
şekkülü noktasında, Avrasyacılar pratikte bu 
konu üzerinde bölünmüşler demektir. Panarin, 
milliyetçiliğin reddi hususunda en radikali36 
olmasına karşılık (ama söyleminin merkezin-
de rakipsiz bir şekilde Rusyayı yerleştirmekte-
dir), Bagramov, milliyetçiliği–negatiftir-millî  
duygulardan  ayırdederek, millî duyguyu reha-
bilite etmeye çalışır. Bu anlamda da “halkların 
psikolojisi” konusunda o, birey nasıl tahlil edi-
liyorsa, ulusun da tahlil edilebileceğini öne sü-
ren adeta mümin bir bilim partizanıdır: Millî 
psikoloji kültürlerin çeşitliliğinin ampirik tab-
losundan başlayan ve sözde millî niteliklere 
sahip olmaktan ziyade, 19. yy’dan kalma Av-
rasyacı bir kültüralizmi meşrulaştıran ilmî bir 
tetkik konusu olması gerekir. 

Bagromov için millî olanla, evrensel olan 
birbirine zıt şeyler değildir: “Rus fikriyatı” 

(l’idee Russe) ne kadar millî ise, aynı zamanda 
da mesiyaniktir, çünkü Rusya kendi bünye-
sinde güçlü bir millî çeşitliliği barındırmakla, 
homojen bir birim olma niyetinde değildir. 
Rusya’nın varoluş ilkesi zaten “çeşitliliğin içinde 
bir  birim”, çeşitli halkların Ruslaştığı “tarihi bir 
kader topluluğudur.” Dolayısiyle,  Avrasyacılık 
için içerdeki halkların varlıklarını muhafaza 
etmelerini teşvik etmek bir bölücük riski taşı-
mamaktadır. Rus Avrasyacı millî duygu, milli-
yetlerin duygusuna ters düşmediği gibi, bilâkis 
onların hepsini kapsar. Çünkü “doğuşundan 
itibaren Rusya, devlet olarak, çok milletli bir 
topluluktur”37  Anlaşılacağı üzere burada mak-
sat, bu anlamda Rus milliyetçiliğinin olmadı-
ğını ispat etmektir. Rus milliyetçiliği, Avrasyalı 
millet-üstü duygusuyla zaten asimile edilmiştir.

Milliyet duygusunun bu şekilde ve özellikle 
biyolojik veya etnik versiyonun tenkidi, (Gu-
milev ve Dugin’in zimni olarak mahkumiyeti-
dir), Panarin ve Bagromov’u Avrasyanın–dar 
anlamda-38 bütün jeopolitik yaklaşımlarını red-
detmeye davet eder: Jeopolitik, Avrasyacı tarih 
felsefesine aykırıdır, çünkü postülat olarak in-
sanı doğaya ve genetiğe bağımlı kılıp, kör bir 
determinizme ve pagan olarak nitelendirilen 
fizikî sabitelerin öncülüğüne işaret etmektedir. 
Lanaşaft zaten medeniyet denilen ruhun zıttı 
değil midir? Panarin ve Bagromov için Avrasya 

35 B. S. Erasov, “Etniçeskoe, nacional’noe, civilizacionnoe v prostranstve Evrazii” (L’ethnique, le national 
et le civilisationnel dans l’espace de l’Eurasie), in Rossija i Vostok, II, p. 90. 
36 Rusyanın kendi değeri (samacennost) şu anlamı içerir: metadolojik alanda ilerleme, demokrasi gibi 
bazı “üstün”(!) kavramları tarihi kaderden çıkartmakla mesele hâllolmuyor ve aksiyolojik alanda (yine 
ahlakî değerler ilmi)  Rusyayı kurban etmeye değer hiç bir amaç veya değer yoktur. A. S. Panarin, “Zab-
ludivsiesja zapadniki…”, art. Cit., p. 84. 
37 A. N. Saharov, “Osnovnye etapy i osobennosti russkogo nacionalizma” (Les étapes fondamentales et les 
particularités du nationalisme russe), Evrazija, 4, 1996, p. 17. 
38 Burada özellikle jeopolitik terimini tanımlamak önemli gözüküyor. 19. yy’a ait bir uchronie kavramı 
olan söz, etimolojik anlamda bir zaman demektir. Jeopolitik, politik bir mit serisini kartografik olarak 
sembolik şekle sokan  politik bir amaca yönelik, operasyonel bir ilimdir. Jeopolitik düşüncede harita, 
şimdiki zamanı potansiyel hale getirmekte ve geleceği aktive etmekle, uchronique ve aynı zamanda da 
ütopiktir. İşaret edilen yerlere (gerçekte) yer (ad) oldukları için değil,  konum, yüzölçüm ve yeryüzü 
şekillerinden dolayı anlam kazanırlar: Haritalar, corp de la terre’in (dünyanın şekli) tutarlı bir deformasy-
onu, bilginin natüralizasyonudur. (Bu jeopolitikin lügat manası), 19.yy’ın Alman ve Rus düşünürlerin 
“siyasi coğrafya” (géopolitique) veya jeo-fiozofilerinden (géophilosophie) farklıdır. Bunları birbirin-
den ayırtetmek gerekir Şunu da belirtmek gerekir ki, Karl Ritter coğrafyanın açıklama amacı olarak 
haritacılığa karşı olduğu gibi, ilk Avrasyacılar da haritaya hiç başvurmamışlardır.  

MARLENE LARUELLE



21

ne bir bölgeden, ne de halklarının etnik tümle-
yiciliğinden ibarettir; Avrasya ortak bir geçmiş 
ve müşterek bir devlet39  olup, daha dar anlam-
da siyâsî  olan emperyal bir istektir.

İmparatorluk Kavramının 
Rehabilitasyonu: 
“Medeniyetçi Çoğulculuk”
Avrasyacı “devletçilik”te, yâni Rusya devle-

tine olan bağın tanımlanmasında sadece millî 
olan bir ölçüye yer yoktur. Millet ve toplum, 
devlette asimilasyon yoluyla yokedilmiştir. Dev-
let, Rus esasının yegâne taşıyıcısı olarak, Avrasya 
medeniyetini kurmuş ve ona kendi özelliğinin 
şuurunu vermiştir. Dolayısiyle,  Avrasyacı im-
paratorluk vardır, çünkü bir Rus devleti vardır. 
Bütün Avrasyacılar için bir Rus milliyetçisi ol-
mak, aynı zamanda mümin bir devletçi olmak 
demektir. “Devletçilik, medeniyetçi bir döl yata-
ğı olarak, tarihi gerçeklik içerisinde despotizmle 
birleşiyor ki, işte bu bizim trajedimizdir”40 zira, 
totaliterizmin çöküşü, Rus devletçiliğinin çökü-
şüne yol açmaması gerekirdi.41

Yeni Avrasyacılar, genelde emperyal sistemle, 
milli çeşitliliğinin baskısı arasında kurulan pare-
lelliğin simgesi olan Romanov imparatorluğu-
nun hatıralarını atlamış oluyorlar: Bu anlamda 
imparatorluk, siyâsî değil, Avrasyaya tam uygun 
olan “medeniyetçi” bir çoğulculuğu ifade eder. 
Çoğulculuk bir problem olarak Avrupa dünya-

sında bireye pek çok hak tanıyor olabilir, fakat 
bu hak kollektif (bölgeler, etnik veya dini top-
luluklar) bir tanımlamanın üstünlüğünü kabûl 
etmediği gibi, bireyle sınırlı, bir çoğulculuğu, 
uniterizmi, milletler ve medeniyetler arasındaki 
ilişkiler konusunda bir hegemonizmi savunur. 
Avrasyacılık ise, Avrupaî modelin tam tamına 
tersine; siyâsî demokrasiyi değil, bölgelerin ve 
milletlerin özerk haklarıyla, çok çeşitliliğinin 
kültürünü savunur. “Kültürel çoğulculuğu-
nun ilkesi, diğer etno-kültürel tecrübelere karşı 
müsâmaha ve iktidarın siyâsî tekçiliğiyle (mo-
nizm) birleşerek, hiç bir muhalefete tahammü-
lü yoktur.42 Çoğulculuğa ilişkin bu iki yaklaşım 
biçimi, iki farklı siyâsî tecrübe içerisinde hayat 
bulur. Bunlardan  biri, bireye sosyo-politik de-
mokrasi hakkı tanıyan cumhuriyet tecrübesi, di-
ğeri de “medeniyetçi” demokratizmi tanıyan ve 
Roma imparatorluğu gibi prestijli bir model olan 
imparatorluk tecrübesidir. Bunlardan ilki, ruh-
suz, mekanik, formelist ikincisi ise, demokratik 
prensibin geniş, yüksek ve spirütüelleşmiş anla-
yışın ifadesidir.43 İmparatorluk dünyasıyla, neo-
Avrupayacılık aynı zamanda çifte  meşruluktur. 
İmparatorluk, insanî ilişkilerin düzenlenmesinin 
en üstün şekli olup, post-modern toplumun ge-
lecekteki problemlerine cevap verebilecek olan 
yegâne siyâsî sistemdir: Bölgeselleşmiş bir dünya 
içinde bir medeniyet olma şuuru, etnisite ve lo-
kalizme karşı bir evrensellik,44  çağdaş dünyanın 

39 “Biz Avrasya sakinleri, yüzyıllar boyunca etniküstü ve bir çok dinî evrensellik üzerine kurulu ortak bir 
hayat sistemi yarattık ve bu evrelerin günlük varoluş manaları vardır, zor alanların ortak asimilasyonun-
da, tarım kuvvetlerinin çeşitli şekillerinde yegane vatanın navmuimasında bu avromeller ispatlanabilir”, 
A.S. Panarin, “ Paradoksy evropaizma v sovremennoj Rossii” (Les paradoxes de l’ éurope animse dans le 
Russie contomporaine), Rossija i musul’manskij mir, 2, 1997, p.11. 
40 V.G. Kapustin, “Rosija i Zapat..”, art, cit., p.32. 
41 Neo Avrasyalılar için Sovyetler Birliğinin yıkılması, kaçınılmaz şekilde devletin yokolmasına ve 
hele ki Avrupa birliğinin yok olmasına yol açıyordu. “Merkezileşmiş devletin çöküşü ki, önceden Rus 
imparatorluğuna ve daha sonra Sovyet Birliğine bağlandı. Tarihte oluşturduğu bağ ve ilişkelerin elendiği 
anlamına gelmektedir”, B.S. Eresov, “Predislovie: o statuse kul’turno-civilicazionnyh isslodovanij”, art. 
Cit., p.32. 
42 A. S. Panarin, “ Predely faustovskoj kul’tury..”, art. Cit., p.49. 
43 “Doğuda, Batının tersine birleşmiş olmak fikri bir akım demokratik fikirden çok daha önce asimile 
edilmiş, ki bu devmokratik fikir onlar ve onları şimdi asimile edilmeye başlıyor”, A. S. Panarin, Rossija v 
civilicazionnom processe , op. Cit., p. 197. 
44 “Büyük bir olan ilk önce etno merkezliğin, girenofobinin (....) küçük ulusal bir kültürün devletin 
kültürün kendi kendine sınırlaması ve (oto-destitizsyon) kendi kendine istifası anlamına gelir”, A. S. 

Avrupa, bir 
medeniyet 
modeli 
olamaz, 
insanlık yeni 
medeniyet 
modellerini 
oluşumunun 
kosmogonik 
sürecinin 
sonunda 
değil, ‘’tarih 
yaradılışa, 
yeni ve he-
nüz alınmış 
olmayan 
gelişme yola-
rının arayışı-
na açıktır.

RUS NEO-AVRASYACILIĞI: İMPARATORLUKTAN SONRA İMPRATORLUK MU?



22

kaosuna karşı da bir nizam ideolojisi sunu-
yor. Emperyal yapı, Rusyanın evrenselliğin ve 
bekânın teminatıdır. Bu emperyal yapı içinde 
Rus kimliği kendini şöyle tanımlıyor: “İmpara-
torluk, resmî dininden veya kültüründen daha 
çok evrenseldir. Ve özellikle Rus imparatorlu-
ğunun evrenselliğinin derecesi, onu çağdaşları 
olan diğer emperyal olgulardan farklı kılarak, 
onu 2. Romanın devamlılığına olan kimliği, 
onu o yaptığı gibi, ona böylesi bir hayat tarzı ve 
böyle bir statü vermektedir”45  Bu imparator-
luk aynı zamanda Avrasyanın kendisine mah-
sus Avrasyacı yataylılığını anlamlandıran ve 
buna cevap veren tabii bir sistemdir. Avrasya-
cılar için Rus kimliğinin referans ölçüsü tarihî 
olan değil, coğrafî olandır. Rusyanın dönemsel 
bir zamanlılığı46 (temporalite) vardır ki, bu de-
virsel zaman, alan zamanının üstünde bir ön-
celiğe sahip olup, Panarin buna “alanın dili”47  
(idiom) adını verir. Devirsel zaman ve (devri 
daim) alanın (spacialite) birleşme arzusu, Rus-
yanın küçültülüp, daraltılamayacak özelliği ve 
Rusyanın apayrı bir kaderi olmasının tasdiki-
dir. Bu birleşme (devir-zaman-alan), çifte Rus 

tabiatına48 paralel olarak hem hristiyan zaman-
salına, hem pagan alanına,49  hem de devletin 
yataylılığı (ufki) bu çeçevede epistomolojik bir 
ortam olup, kimlik açısından Rus emperyal ya-
pısını (haklı gösterme) ispat etmektedir.

Bu imparatorluk, “etnik ve dini açıdan çok 
orijinli bir topluluğun, kurallaştırma ve genel 
hukuki düzenin ifadesi içinde temeli olmayan 
diğer halkların ortak hayat nizamı oluşturma-
nın siyâsî şekli”50 olarak da Avrasyanın dinî 
ve millî çeşitliliğine de cevap verir. Ancak bu 
imparatorluk bünyesinde barındırdığı kendi 
halklarının “kuralcı düzenlerinin” kaynaşması 
anlamına da gelmez. Çünkü, Moğol impara-
torluğundan ödünç aldığı devletçilik gelene-
ğiyle Rusya, bu imparatorluğun yegâne miras-
çısı olduğu kadar, çeşitli millî  halkaları bütüne 
bağlamakla, Avrasya kültürleri içinde sadece 
Rus kültürü emperyal olabilir.  Bütün bunlarda 
bir çelişki görmeyen Avrasyacılar için, Avrasya 
çeşitliliğinin kültü ve Rusyayı, doğululuğunun 
ifade ettiği bir alan olarak Avrasyanın tanımı-
nı şöyle birleştirirler: “Rus fikriyatı büyük bir 
ölçüde (rossiyskiy) Rusyen fikrinden ibaret-

Panarin, “A. S. Panarin, Vyobar Rossii, mezdu atlantismom i evrazijstvom”, (Le choix de la Russie: entre 
atlantisme et eurasisme), in Rossija i Vostok,I, p.48.   
45 B.S. Eresov, “Vybor Rossii v evrazijskom prostranstve” (Le choix de la Russie dans l’espace eurasien), 
in Rossija i vostok, I. P. 48. 
46 “Döngüsellik Rusyen tarihin ifadesel çizgisidir (......)... Neo avrasyacılar için bu tarihi döngüler avrupai 
tarihin lineer (çizgiselliğine) zıtlaşıyor, bu döngüler doğu ve batı arasındaki rus ikileminin (duakte) el-
sedi sarkaç hareketini temil ediyor, bu tarihi döngüler rusyayı, biyojik bir mecazi ile canlılara bağlıyorlar: 
Rus tarihi devletsel (matris) ama yatağının kreasyon-çöküş-yenileme döngülere bölünüyor. Rusyanın 
“döngüselliği” aslında Panarin’in Avrupasını tamamladığı medeniyetsel düşüncesi ve tarihi daimi bir 
geleceğe tabi tutulan rusya ile veya arasında yaptığı ayırma ters düşüyor. 
47 “Neden Rusya kendisine alan aacılığıyla düşünür ve batılı köleler zaman aracılığıyla düşünürler?”; 
“Tarihsel zamanın, alana karşı olan bağımlılığını görüyoruz: Süreçlerin (prosessüs) tersine çevrilip 
çevrilemeyecekleri [...] büyük ölçüde merkezin alansal yakınlığına bağlı”, A. S. Panarin, B. B. II’in, eds, 
op.cit., p.5 et p. 128. 
48 Hristiyan kültürü zamana, eskatolojik sonuçları tedbirlere bağlı olarak aşırı bir hassasiyet gösterir. Pa-
gan kültürü, daha çok geniş bir alana, bireyin doğal unsurlara bakışına bağlıdır. Bu unsurları sevmeden 
zor olanların başarılı bir leokonizasonu mümkün değildir... Neo Avrasyacılık reformizmle ilişkisinde 
muğlaktır: Paramizm, Avrupadan farklı kılıyor ve “Barbarya” karışımı oynayabilmeyi sağlıyor. Yalnız 
neo-avrasyalı olan Ortodoksiden uzaklaşamaz ve Rus felsefesinde klasik olan fikri paylaşıyor: Sadece 
hristiyan düya tarihin ..., 
49 B. S. Eresov, “O geopoliticeskom i civilizacionnom ustroenii Evrazii” (De l’organisation géopolitiqueet 
ciclisationnelle de l’Eurasie) Evrazija, 5, 1996, p.30 
50 K. S. Gadziev, “Nacional’no-territorial’nye perspektivy rossijskoj gosudarstvennosti” (Les perspektives 
nationales et territoriales de l’étacité russienne), in Rossija i Vostok, II, p.74. 

MARLENE LARUELLE



23

tir. Ve varoluşunun içeriği çok milletli, birçok 
halkın, kültürün, geleneğin, dinin v.s. organik 
olarak birlikte yaşamalarıdır.”51 Neo-Avrasya-
cılar böylesine tuhaf ve muğlak bir doğu kav-
rayışıyla bilinçli bir şekilde russkiy, rossiykiy 
ve Avrasya kelimeleri arasında hiç bir fark gör-
memektedirler.

III. “İç” Doğu: 
İslam, Türklük ve Farklı Kültürler
Bütün Avrasyacılar için Rusya, bir iç çeşitli-

likle övünme üzerine kuruludur. Rusya, coğra-
fi ve kültürel konumuyla, “iki arasında” Doğu 
ve Batının bir karışımı değil, sadece kendisinin 
de merkezidir: Doğu iç, organiktir52. Yeni Av-
rasyacılar, biri Rusyanın uluslararası alanda 
onaylanması gereken bir dış doğu (müslüman 
dünyası ve özellikle güney-doğu Asya ülkele-
ri), diğeri de iç ve öz doğu olmak üzere iki do-
ğunun varolduğunu teorize ederler. “Avr-Asya” 
olgusuna rağmen, Avrasyacıların Rusyası, açık 
şekilde Batıdan ziyâde daha çok doğuludur.  
Çeşitliliğin Avrasyalı kültü sadece retorik an-
lamda olup, bütünlük duygusu daha ziyade 
Avrupaya sistemik birliğinden ibarettir; sadece 
yapı önemlidir.

Rusya üzerinde bütün kimliğe ilişkin bütün 
fikirler, bir veya bir başka yoldan Doğu-Batı 
ilişkileri yönünden ifadesini bulur. Neo-Avras-
yacıların Avrupaya karşısında Rus kimliğini 
tanımlamak için, “Batının ters aynasıdır” di-
yebileceğimiz  Rusyanın doğudaki konumunu 
dikkâte alırlar. Hâlbuki orijinal Avrasyacılık, 
Asya hakkındaki fikirleri sonuna kadar geti-
rememiştir. Asyalı olmadan, Avrupaya karşı 
nasıl doğulu olunur? Doğu ve Asya arasındaki 
sınır nereden başlayıp, nereden geçiyor? Av-
rasya özgün bir kıta mı, yoksa Avrupa ve Asya-
lı unsurların (element) kaynaşması mıdır? Bu 

sorular karşısında yeni Avrasyacılar, klâsik Av-
rasyacılarla, aynı çelişkiyle karşı karşıya bulu-
nuyorlar: Rusya, hem doğu ve Batının, kavşak 
noktasında, hem de “devlet alanında olduğu 
gibi, ruhunda da iç Asyaya sahiptir”53 Doğu, bu 
durumda organik iç mi, yoksa Avrupa gibi dış 
bir şey olup, onu kendi bünyesinde mi birleş-
tirmektedir? Evrensellik ve devamlılık temina-
tını elde etmek için Rusya, “doğal ile organik” 
olanı bir şekilde Doğu ve Batı (aynı zamanda 
kuzey ve güneyi de) olan iki mutlak unsurları–
klişelerini-birleştirmeyi bilmesi gerekir. Böy-
lece Rusya asrın başlarında Rus felsefesinin 
romantik Kuzmizm’in ifade ettiği gibi (Savo-
res ve Federv) böylece insan, doğa ve kosmos 
arasındaki ilişkileri çizerek, ilerleme, hürriyet, 
şahsiyet, hayatın rasyonel örgütlenme şekli 
olarak Batıcı, düzen arzusu, Rus gerçeğinden 
veya yüksek maneviyat ve mistik aydınlatılmış 
bölgelerden farklı olan başka bir hayatın stabi-
litesi olarak Doğuculuk arasında yeralabilir”. 
Dolayısıyla Rusya, yeni Avrasyacılar için ne 
doğuya toptan  bir itaat, ne tabiat üzerinde bir 
şiddet,  ne de tahakküm ve nüfuzdur. 

 Doğu’nun Cisimleşmiş Hâli; Türkler54 
Avrasyacılar için Rusya, sadece jeopolitik 

veya kültürel iki şey arası değil, bünyesinde do-
ğulu olmanın yanında bir de iç çeşitlilik barın-
dırır. Rus bozkır birliği hakkında bir kaç tarih 
teziyle yetinen Panarin’in fikirlerinin yanına, 
Bagromov akımı, Rus Avrasyacı doğuculuğu 
üzerine daha fazla işlenmiş folklorik ve etnog-
rafik bir söylem geliştirir.55  Ruslaşmış küçük 
Türko-Moğol veya Fin-Ugor halklar, kimlik-
leri “geleneksel” olan bir dini kombine eden 
halklar (Tunganlar, Buhara Yahudileri, v.b.) 
veya kaderleri doğulu olan Avrupaî halklar 
(Volga Almanları v.s.) Rusya’nın iç ve kendine 

51 Cf. Judith Schlanger, Les métaphores de l’organisme, Paris, L’Harmattan, 1995, 262 p. 
52 A. S. Panarin, “Vybor Rossii: mezdu atlantismom i evrazijstvom”, art. Cit., p. 38. 
53 B. S. Eresov, “Vybor Rossii v evrazijskom prostranstve”, art.cit., p.43  
54 “Türks” kelimesi post sovyetik Rus ve Çin egemenliğndeki Türkî toplumlara aittir, Türkiyedeki Türk-
istanlar ise Turcs kelimesiyle adlandırılıyor. 
55 Söylem bir makaleden diğerine aynıdır: Sözü edilen halkın tarihi sunumu, gastronomisi hakkında 

Avrasyacılık 
seviye farkı 
yaratan ev-
rensellik ve 
etnik özellik-
ler arasında 
adil bir orta 
yol sayılabi-
lecek, “üçün-
cü bir yol” 
yâni yeni 
bir mede-
niyetin yolu 
olabileceğini 
öne sürerek,  
liberalizmin 
‘’tek taraflı 
düşünce’’ 
tarzı ciddi 
biçimde 
eleştirilir.

RUS NEO-AVRASYACILIĞI: İMPARATORLUKTAN SONRA İMPRATORLUK MU?



24

has çeşitliliğinin göstergesi olarak sunulur.  Bu 
sebeple, sadece Rusya derin bir şekilde öteki-
liliğin (alterite) değerini anlama kabiliyetine 
sahip olarak, Doğu, hem onundur, hem başka-
dır (svoj ve cuzoj) yani hem organik, hem de  
yabancı unsur.

Avrasyacılar için Türk âlemi, Rusyanın do-
ğulaştırıcı en önemli unsuru olup, Rusya bu 
doğrultuda Slavların ve Türklerin buluştuğu 
bir alandır. Neo-Avrasyacılar Rusya federasyo-
nunun Türk müslümanlara yönelik hem tarihi, 
hem de siyasî bir uzlaştırma söylemini ifade 
ediyorlar. Onları aynı zamanda kendilerinin 
de demek olan olan Rus devletine sahip çık-
maya davet eder. Bagromov’un başını çektiği 
akım ise, daha ileriye giderek, sözde yürekten 
Avrasyalı bir Kazakistan imajını, Rus olmayan 
bir Avrasyacılığı terfi ettirerek, orta Asyayı de-
ğiştirmeye çalışırken, Avrasyacılığın Rus im-
paratorluğunun başka bir şekilde ifade biçimi 
olmayıp, aynı zamanda eski batının merkezili-
liğini cisimleştiren Türk âleminin de  doğal bir 
kimliği  olduğunu bildirir.56

Panarin’in yeni Avrasyacıları, asrın başların-
da Tatar cedit hareketine açık bir atıfta buluna-
rak, tarihte Rus olmayan halklarda Avrasyalı bir 
silsile arama konusunda oldukça gayretli görü-
nür. İsmail Gaspralı’nın başlatmış olduğu  refor-
mist akım Avrasya söylemin çıkarlarına ancak 

a posteriori (iş işten geçtikten sonra) sonradan 
sağlayabilmişti. Zirâ, İ.Gaspıralı, Ruslaşmış müs-
lüman cedit eliti, islâmı ve batılı liberal ilerlemeci 
fikir etrafında birleştirerek, müslüman Türklere 
aktif bir rol vermeye çalışıyordu. Ceditçiler, Rus-
müslüman dünyasının birliğinden zaten bahset-
mekte olduklarından (onlara yabancı değildi), 
Avrasyacılığın daha adı konmadan önce Avras-
yacı olarak nitelendiriyorlardı. 57

Panorinci Avrasyacılar, Türkî toplulukları 
kendi kimlikleri ve birliklerine sahip çıkmaya ve 
geliştirmeye davet ederken, bu çabayı Rusyayla 
bir evlilik çerçevesinde olması gerektiğini öne 
sürmektedirler. Bu Türkî toplulukların hem iç, 
hem dış  açıdan ülke için muğlak bir konumu 
vardır. Bu durumda ortaya muhtemel iki mü-
him Avrasya projesi çıkmaktadır. Bunlardan 
biri; lokomotif gücün Rusya olduğu “kuzeyci” 
Avrasyacılık, diğeriyse, Türkiye tarafından yöne-
tilen ve Rusyanın Urallarda bölünmesi (veya 
sınırlandırılması) anlamına gelen “meridyenel 
güneyli” Avrasyacılık.58  Rus olmayan böylesi 
bir Avrasyacılık Rusyanın ölümü olacağından 
ve Pan-Türkizm anlamına geleceğinden bu tür 
Avrasyacılık şiddetle reddediliyor. Bu nokta-
da Rusya’nın, muhtemel düşmanı olan Türk/
Türkî bir dünyaya karşı “Avrasyada medeniyet 
merkezli proje yarışmasını kazanması gere-
kir.59 Burada  Türk-Müslüman dünyası değerli 

kültürelci sözler,  dini senkritizmi, geleneksel el sanatları, hayat tarzları (ritüeller, misafirperlik, atalara 
saygı, tabiatla yakınlaşma, doğru dürüst aile gelenekleri vs.) bu söylem, kostüm fotoğrafları, “popüler” 
ritler, folklorik objelerle vs. süslenmektedir. 
56 Evrozija dergisi dikkat uyandırmadan russo-türk kaynaşmasının etnografik söylemiyle Nazarbayev’in 
“Avrasya devletler birliği” fikri etrafında politik ve ekonomik projeleri arasında paralellik kuruyor. Naz-
arbayev, Evrazijanın en önemli malî destekçisidir. Cf. N. Nazarbaev, Evrazijkij sojuz: idei, praktika, pers-
pektivy 1994-1997 (L’Union eurasiatique: idées, pratique, perspectives, 1994-1997), Moscou, Fond sode-
jstvija razvitiju social’ny i politiceskyh nauk, 1997, p.120 
57 M.A. Batunskij, “....Vlijanie Zapada na razvitie kul’turnogo samoznanija musul’manskih myslitelej 
Rossii konca XIX nacala XX vekov (19.sonu 20.yy başlarında Rusya müslüman düşünürlerin kültürel 
sınırların genişlemesi üzerindeki bakışın etkisi. M. V. Iordan, S. M. Cervonnaja, (İsmail Gaspinski 
mirasında Turko-Slav alyans fikri), in Rossija i Vostok, I. 
58 “Avrasya kıtası tek parça bir organizma gibi nefes alıyor ve derin kültürel hafızayla orjinel birliğin 
(arketip) prototipini model alıyor. Özellikle bundan dolayı, pan-Türkist güneyli proje, gittikçe aktif bir 
şekilde Rusyanın medeniyetsel reddinden dolayı zayıf düşen kuzeyli Avrasya projesine karşı çıkıyor”, A. 
S. Panarin, “Rossija na rubeze tysjacaletija” (La Russie au seuil du millénaire), Rossija i musul’manskij 
mir, 4, 1997, p.10 
59 Ibid., p. 7. 

MARLENE LARUELLE



25

olmakla birlikte, Avrasyanın Rusyasız bir an-
lam ifade etmeyeceği, bütün bunların ancak 
ve ancak Rus dünyasıyla bütünleşildiğinde 
evrensel ve olumlu bir değer ifade edeceğine 
yapılan vurguda, Avrasyacı kültür söyleminin 
en önemli muğlaklılığı yatıyor. İslâm için de 
durum bundan farklı değildir; İslâm hem ger-
çek bir müttefik olarak, hem de henüz gerçeğe 
dönüşmemiş rakip bir güç olarak kavranması 
(somutlaşmamış islâmın kendisi değil, islâmın 
gücüdür) aynı mulaklığı ifade eder.

İslama Tanınan Önderlik 
Neo Avrasyacılar, Slav ve Türk-Moğol dün-

yasıyla, Ortodoks ve islâm dünyası arasında 
sürekli bir diyalog halinde kabulüne dayanan 
tezlerinde, imanı ve bütün aşkınlığı işin için-
den çıkartarak, sadece dinî unsurlara değer 
verme çağırılarını şöyle dile getirmektedirler: 
Din, sekülerleşmeli ve Avrasyalı devletin hiz-
metinde olmalı. İslâm, bu haliyle, yâni tarihsel 
anlamda ve post-sovyetizmin geleceği için  ve 
sosyal istikrarın en iyi teminatı olarak görülür-
ken, müslümanlar arasındaki millî farklılıkları 
aşan evrensellik (ümmet) hayranlık uyandırır. 
Bu anlamda İslâm, Avrasyacılar için hayat tar-
zı, din, kültür ve siyasi kavramlar arasında ya-
rattığı ahengi sağlaması münasebetiyle,60  Batı 
ve Rusya bunu kopya etmelidir. Rusya ulusla-
rarası ilişkiler açısından müslüman ülkelere 
mümkün olduğunca yakınlaşmalı, fakat aynı 
zamanda özellikle “kendi” müslümanları olan 
Kafkasya ve orta Asya Müslümanlarıyla kay-
naşmalıdır.

Avrasyacılar, “yüksek passionerliğe”61  da-
yanarak, slav ve müslümanlar arasındaki ya-
kınlığı ispat etmeye çalışırlar.  Avrupaya na-

zaran genç olan yapılarıyla, şanslı bir gelecek 
onları beklemektedir. Ortodoksi ve İslâm, 
Yunan patristolojisi, yüksek Helen spirütüala-
tesi gibi pek çok ortak köke sahiptir. Panarin, 
Rusya’nın kendi bünyesinde müslüman toplu-
lukları entegre eden ilk hristiyan devlet oldu-
ğu ve bu iki dinin zaten 400 yılı aşkın beraber 
bir arada yaşamasından takdirle bahseder. 
Özellikle 16.yy’da Kazan Hanlığının çöküşüne 
müteakip, müslümanların Rusyaya entegras-
yonundan sonra Rusya emperyal bir yapıya 
kavuşmuş olması itibarıyla Müslümanlar, Rus-
yanın oluşumuna, doğuda genişleyip büyüme-
sine ve “medeniyet” fikrinin açığa çıkmasına 
katkıda bulunmuşlardır. “Rus devletliliği, Batı-
ya (Slav dahil) karşı muhalefet, doğuyla etkile-
şerek oluşmuştur.62 

Rusya, bu haliyle kendisinin şu an azınlık 
halkları olmadan var olamayacağının şuurun-
da olması, gerek Rusyanın Türk ve müslüman 
olmasına, gerekse neo-Avrasyacı söylemin 
bazı Türk-Müslümanların bağımsızlık istekle-
rine de hitabetmektedir. Ancak herhangi bir 
dramla karşılaşmadan Rusya müslümanları-
nın başka bir medeniyet dairesine girmeleri 
(adı geçmese bile kasdedilen Türk ve İran dün-
yasına) mümkün değildir. Çünkü sadece Rus 
dünyasıyla bütünleşme, Avrasyanın komşu ül-
kelerinin konumu ve zorluklarına karşı evren-
sellik ve istikrarın teminatı olup; “Müslüman-
larsız Rusya batıya karşı dayanamayacağı gibi, 
Rusyasız müslüman kardeşlerimiz de doğu ve 
güneye karşı dayanamazlar”63  denmektedir.

Eski Sovyetler Birliği alanında varolan bü-
tün dinlerin arasında neo Avrasyacılar için 
sadece iki tanesi dünya çapında önemli olup, 
Avrasyayı birleştirebilme yolunda, ona ideolo-

60 Resmi ideoloji ve hayat tarzı arasındaki birlik isteği 20.yy Avrupacılığında da bir klasikti: 20. yılların 
Avrasyacılığı için Rusya, modern Avrupaileşmeden  dolayı orjinel birliğini kaybetmiş ve böylece Rusya 
kimliksel bütünlüğüne kavuşması için ya “eski inanç” yada doğu dinleri modelinden ilham alması ger-
ekiyordu.  
61 A. S. Panarin, “Evrazijskij proekt v mirosistemnom kontekste” (Küresel sistem hareketi içerisinde 
Avrupai proje) Vostok-Orients, 2, 1995, p.75. Bu makale Panarin’in Gumilyev’den kullandığı terminolo-
jinin nadir örneklerindendir. 
62 B. S. Eresov, “O geopoliticeskom i civilizacionnom ustroenii Evrazii”, art. cit., p.28. 
63 A. S. Panarin, “Slavjano-turkskoe edinstvo…”, art.cit., p.62 

Avrasyacılık, 
Rus siyâsî 
söylemine 
içerik ka-
zandırıp, bir 
teori haline 
getirerek, 
onu bir 
medeniyet 
modu olarak 
algılayan 
değer yargı-
larına itaat 
etmeyen 
bir varolma 
biçimi ve bir 
“ruh” olarak 
tanıtır.

RUS NEO-AVRASYACILIĞI: İMPARATORLUKTAN SONRA İMPRATORLUK MU?



26

jik temel sağlayabilme kabiliyetiyle, iki evren-
sel unsur barındırmaktadır: Rus ve müslüman 
evrenselliği.64 Gelecekteki Avrasya devletinin 
“büyük geleneği” sadece ortadoxlukla sınırlan-
dırılmayıp, doğu hıristiyanlığı ve islam dininin 
kültürel bir alanda birleştirip, kaynaştırması 
gerekir. Bunun özünü, İncil ve Kur’andan do-
ğan, bir ve bölünmez kutsal kitaplardan bile 
üstün olan devletin çıkarını imanın üstünde 
tutan Avrasya fikri oluşturur: “Genel ve üstün 
bir görev çerçevesinde Ortodoks ve Müslüman 
kültürlerinin consencus (fikir birliği) müdafaa 
eden yeni, güçlü ve kurtarıcı bir fikir gerek”65

Doğu’ya Yönelik Bir Rus Tarihi
Tarihi yorum açısından, klâsik ve neo-Av-

rasyacılar, çağdaş tarihten ziyade, daha akla 
yatkın eski tarih içinde bir meşruiyet arayışı 
içindedirler. Hemen hemen hepsi Turan ve 
Sümer medeniyeti arasında bir paralellik ku-
rarak, Avrasyada Rusya’nın hem müttefiki, 
hem rakibi, hem Asyalı, hem indo-Avrupa-
lı olan Pers’in altını çizerken, Rusya ve Doğu 
arasındaki bu ilişkiyi belirlemek için, fiziki ve 
ekoloji üzerinde oynarlar. Bu yolda batılı dü-
şüncenin greko-Romen dünyasını değil, an-
tik-doğu medeniyetlerini tercih ederler. Klâsik 
Avrasyacılar, doğululuklarını ve yeniden do-
ğuşu (régeneration) Moğol dünyası üzerine, 
hareketin sembolü olarak göçebelik üzerine 

kurarken, neo-Avrasyacılar, Rusyayı orta As-
yanın Türk/Türkî dünyasına bağlanmayı tercih 
etmektedirler. Bu Türk/Türkî dünyanın aynı 
zamanda İslâm olması, düzen ve iltisakın (bir-
leşme) cisimleşmesi olarak görülür.

Neo Avrasyacılığın histografisi, klâsik Av-
rasyacılığından daha az işlenmiş olup, tarihî 
söylemleri, klâsiklerinki kadar teorize edilmiş 
değildir: Klâsik Avrasyacılardan Vernandski 
ve Savicki tarafından konu hakkında üzerinde 
çalışılmış merkezî bir fikir olmasına karşılık, 
neo-Avrasyacıların tarihi söylemi, bu tür bir 
fikir içermemektedir. Bu merkezî fikir şudur: 
Rus tarihinin “ritmleri” vardır.66 Bu da orman 
ve bozkırın arasında diyalektiği ortaya çıkarıp, 
alan (toprak) ve “fikir” arasındaki periyodik bir 
mutabakatı şekillendirir. (Alan Rusya’nın ken-
di idrakinin farkında olmasının alansal olarak 
gerçekleşmesidir). Neo-Avrasyacı söylemde 
ise,  daha çok geleneksel, meselâ Romanovla-
rın emperyal dönemi hakkındaki  izlenimleri 
olumlama vardır.  Bu durum ilk Avrasyacıların 
ele almadığı bir çok unsurun değerlendirme-
ye tabi tutulmasıyla bazı farklılıkları içerir ki, 
bunlar: Budizm, (İslam kadar Avrasyalı bir din 
olarak sevilmektedir) orta Asya (Timurilerin 
hayat alanının Rusyaya gönüllü katılımanın 
sembolü ve imparatorluğun otoktan halklar 
için katkılarının sembolü),67 Kozaklarla bozkır 
ve doğulu bir Rus kimliğini isimlenmesi,68  ve 

64 “İki büyük yazılı gelenek bugün güçlü etniküstü bir sentez potansiyeli içeriyorlar ki, bu durum kavim 
pratiğini aşmaya yetiyor, [...] Bu iki büyük yazılı gelenek karşılıklı olarak birbirine bağlıdır ve Avrasya 
entegrasyonu spirütüel temelde oluşacak olan medeniyetçi unsur olma kabiliyetine sahiptir” A. S. Pana-
rin, “Rossija v Evrazii: vyvozy i otvety” (La Russie en Eurasie: défis et réponses), Rossija i musul’manskij 
mir, 2, 1995, p.8. 
65 A. S. Panarin, “Rossija na preput’e: raskoly zapadnicestva i sintezy evrazijstva” (Yolların kavşağında 
Rusya: Batıcı sızmalar ve Avrasyacılığın sentezleri), Rossija i musul’manskij mir, 2, 1995, p.7. 
66 Petro imparatorluğu, kendisini Avrupai bir güç olarak düşündüğü için mahkûm edilmiştir. Fakat 
neo-Avrasyacılar için zaman içerisinde Rusya, Asya’ya karşı yabancı bir politika sürdürmüş, ancak 
doğuya doğru ilerleyiş ve dünyaya açılımı sembolize etmekle Rusya, kurucu olmuştur. “Kültürümüzün 
yeniden doğuş devri: (period) st. Petersburgtur [...] dünya medeniyetiyle yeni bir buluşmaya hazır st. 
Petersburglularız”, A. S. Panarin, B. B. II’in, eds, op.cit., p. 153. 
67 Orta Rusyanın Rus devletine dahil oluşuyla, halkları için çağdaş medeniyetin sınırlarının genişleme 
imkanları açılmıştır” O. I. Zigalina. “Dvizuscie sily rossijskoj politiki v srednej Azii v XIX v”... (19.yy’da 
orta Asyada Rusiyen politiğin motor güçleri) in Rossija i Vostok, III, p. 264. 
68 Panarin’in akımı, diğer Avrasyacılılar tarafından görmemezlikten gelinmektedir, halbuki oryantal bir 

MARLENE LARUELLE



27

Sibirya (Rusyaya Avrasyalı varlığın gerçekleş-
mesinin sağlayıp, emperyal fetihlerinin “doğal-
lığını” ifade etmesini sağlamıştır);69 3. Roma, 
Moskova fikri böylece doğuda Rus ilerlemeye 
paralel bir gelişmedir.

Panarin ve Bagromov her şeye rağmen, 
Avrasyalıdan ziyâde, Avrupaî olarak nitelen-
dirilip, bu sebeple yok olacak olan Kievyen 
Rus ruhunu reddeden Avrasyacı “tarih yazı-
mı” geleneğini sürdürerek, Moğol dönemi de-
ğerleri üzerine odaklanıyorlar. Bilinen darbı 
mesel tarihte belirtildiği üzere, “Tatar kırba-
cı” bir (Ruslar için) bir hayır olmakla, Rusla-
ra imparatorluk kurmayı ve bozkırlara hâkim 
olmayı sağlamıştır: Gerçek Rusya, Moskov-
ya döneminde ortodoks ve Moğol devletlilik 
prensipleriyle, Ruslar ve Tatarlar arasındaki 
kaynaşmadan doğmuştur. Fakat yine de yeni 
Avrasyacılarla, ilkleri arasında bazı nüanslar 
varlığını korumakta; ilk Avrasyacıların13.yy’ın 
göçebe ve şaman imparatorlukları yerine, , ilk 
Avrasyacıların ilgisini müslüman Altınordu 
Hanlığı çekmektedir.

3. Kıt’a, 3. Yol
“Ne doğu, ne batı, ne kapitalizm, ne ko-

münizm, ne parlamenterizm, ne de totalita-
rizm” söylemin şiar edinen Avrasyacılar, 20. 
yılların ilk Avrasyacı hareketinden itibaren 3. 
bir kıtanın varlığıyla, 3. bir iktisadî ve sosyal 
bir yolun varlığı fikrini her zaman muhafaza 

ederken, diğer taraftan da muhafakar bir  ih-
tilalin siyasi kozunu kullanırlar: “Pagan” ola-
rak nitelendirilen bütün Avrupai (batılı) siyasi 
bir değerlere karşı eleştirel yaklaşan Panarin, 
Rus neo-muhafazakârlarıyla kendi arasında 
belli bir yakınlık kurar. Çünkü bunlar (yeni 
muhafazakârlar) liberal ve Atlantikçi (ABD) 
sağdan daha çok medeniyetçi bir düşünce-
ye eğilimlidirler.  “Avrasyacı tasarı, bu haliy-
le bölgelerin orjinel “rövanşı” ve, köklü de-
ğerlerin rehabilitasyonuyla post-modern bir 
görünüme sahip olup, bu anlamda Batıdaki 
neo-muhafazakâr dalgayı çağrıştırır. Avrasyalı 
tasarı, çeşitli bölgesel kültürleri hiyerarşik (çağ-
daş ve çağdaş olmayan) değil, anlam taşıyan 
daimi çeşitlilik arzeden bir konumda ele alır”70 

Neo Avrasyacıların arzu ettikleri siyasi re-
jim (melez) hibrit bir rejimdir, yâni çeşitli rejim 
tiplerinin olumsuzluklardan muaf, bütün avan-
tajları alır: Daha çok rasyonel politika ve daha 
az serbest piyasa ekonomisi, devletçiliği güçlü 
başkanlık sistemi, modern ekonomik yapı ve 
milliyetçilik. Bunun yanında muhafazakâr de-
ğerleri içine alan, millî  ve mistik bir inançla 
boyanmış resmî bir ideoloji, “yakın yabancıya” 
yönelik gönüllü bir politika, hamasi bir fazilet, 
millî düşünce, sanayi bürokrasisiyle, entellektü-
elleri birleştiren bir lonca anlayışı”71 v.s. reaksi-
yoner olmaktan ziyâde, otoriter olması gereken 
Avrasyalı devlet, güçlü bir medeniyetçiliğin fi-
kirde cisimleşmiş halidir.72 

Rusya mitinin önemli bir unsuru olan Kosak dünyasını içeren yegane akımıdır: Kosakçılık bu anlamıyla 
“post-Moğol dönemde Rusyanın gelişiminin alternatif Avrupalı vektörünü” oluşturur. V. E. Davidoviç, 
A. P. Skorik, “Istoriceskij sociotip donskoj kazac’ej subkul’tury (Don Kosaklarının alt kültürünün tarihî 
ve sosyo tipi), in Rossija i Vostok, III, p.223 
69 Sibirya, Avrasyacı ve neo-Avrasyacılar söylemlerde genelde en çok görmemezliğe gelinen tarihi un-
suru oluşturur. Hâtta coğrafi olarak Avrasya dışında Russo-Türk alyansının dışında tutuluyor. Sadece 
Panarin’in akımı Sibirya hakkında birkaç makalede ele alınmaktadır, çünkü  Sibiryanın Avrasya birliği ve 
Rus impataorluğu “organizetesi” lehine getirdiği argümanların idrakindedir. Panarin’in akımı yalnız bu 
olan hakkında çelişkili bir çift söylemi içeriyor. Bu anlamda  Sibirya aynı zamanda Rus imparatorluğun 
gerilerinde üç asırdan beri kültürel alanda flu ve şekilsiz işlev gören bir bölgedir. B. S. Eresov, “Vybor 
Rossii v evrazijskom prostranstve”, art.cit., p.56 
70 A. S. Panarin, B. B. II’in, eds, po. Cit., p. 185 
71 Ibid., p. 216 
72 “İç ve dış siyaset  alanında Avrasyacı senaryo otoriter eğilimlerin güçlenmesi ve Batıyla yeni bir 
uzlaşmasıdır. Fakat otoriterizm, “güçlü” fikirlerden destek aldığı zaman ne yorucu, ne de geriye doğru 
gider gibi gözüküyor.”, Ibid., p. 216. 

Dinî unsur-
lar, medeni-
yetin esasını 
teşkil ettiği 
için Rus-
ya, güçlü 
maneviya-
tıyla diğer-
lerinin sahip 
olmadığı 
önceliklere 
sahip olarak, 
Avrasyanın 
ve  “post-
modern” 
çağın 
en büyük 
medeni-
yetlerinden 
biridir.

RUS NEO-AVRASYACILIĞI: İMPARATORLUKTAN SONRA İMPRATORLUK MU?



28

20. yılların Avrasyacılık akımı Avrupayı ve 
Avrupaî olan değerleri şiddetle ve tartışmasız 
bir şekilde reddetmesine karşılık, Panarin ve 
Bagramov Sovyet Birliğinin başarısızlığı karşı-
sında redden yana değillerdir. Bu anlamda ara 
sıra Rusyayı, batıya karşı bir doğu gibi değilde, 
Ruyanın doğusuna karşı bir batı gibi bakarlar.73 
Panarin’in Avrasyacılığı, Amerikan-Avrupa 
evrenselliğine karşı partikülarizmi (özerklik) 
savunmanın yanında, aynı zamanda Avras-
yanın özellikleri ve milliyetçilikleri karşısında 
evrenseldir: “Rusyanın sosyo-kültürel strate-
jisi çifttir; Batı için bir Avrasyalı yüz”, iç doğu 
için “Atlantikçi” bir yüz [....] Rusya, ancak ve 
ancak bu jeopolitik porodoks sayesinde strate-
jik hedeflerini gerçekleştirebilir. Rusya, Batı ile 
olan ilişkilerinde, medeniyet özelliğini vurgu-
layan Avrasyalı bir politika südürmesi gerekir. 
[.....] “Yakın yabancı” ile olan ilişkilerinde ise 
bambaşka bir durum söz konusudur.74 Burada 
Rusya her şeyden daha çok verici bir kültür 
rolü üstlenmektedir. Dolayısıyla CEI (Bağım-
sız devletler topluluğu) çatısı altında birleşik 
ve açık bir alan içerisinde Atlantikçi bir strateji 
sözkonusudur.”  Dolayısıyla, Rusyanın doğuda 
imparatorluğunu meşru medeniyetçi bir mis-
yon üstlenmesi, aynı zamanda batıya böylesi-
ne evrenselci bir söylem hakkınının da önüne 
geçmiş olacaktır.

Yeni Bir Oryantalizm: Asya-Pasifik
Neo-Avrasyacılığın “iç doğusu” Türk-

müslüman dünyasıdır, fakat “dış doğu” tanım-
laması oldukça muğlaktır. Hayâl edilen Doğu 
ise, çok daha muğlaktır. Ancak bu hayâl edilen 
doğu, artık klâsik oryantalizmin, egzotik geç-
miş ve barbarlıktan ibaret değil, Avrupaî de-
ğerleri reddettiği gibi, Avrupaî değerleri geçen 

modern ve post-endüstriyel bir doğudur. Bu 
noktada Rusya, “teokratik ve müslüman” fun-
damentalizmin egzotik doğusuna doğru değil 
de, zevale düşmeden aydınlanma (lumieres) 
kabiliyetini ispat eden yeni bir doğuya, yâni pa-
sifik doğusuna”75  yönelmek zorundadır. Asyalı 
tecrübeye olan referanslar, zaman zaman eleş-
tiriye maruz kalsa da, daimi kalıyorlar. Yakın 
geçmişteki krize kadar, Asyalı “ejderhalar”ın 
ilgi çekmesi- çünkü aşırı bir kapitalizmin eko-
nomik başarısını sert siyasi bir rejim ile bera-
ber yürütmesi- Asyanın kendini varetmesi yo-
lunda, Avrupanın materyalist başarısını, siyasi 
gerçekler ve değerlerden ayırtederek mümkün 
olabileceğini göstermiştir. 

Rusya bu durumda kendi bünyesinde eski 
kıtanın içinde tarihi değiş tokuşun üç yönünü 
de barıdırmaktadır: Bunlardan biri “ipek yolu” 
ikincisi, Varegler’den Yunanlılara kadar kulla-
nılan yol, üçüncüsü ise, Kazaklar tarafından 
kullanılıp, daha sonra Trans-Sibir ve BAM’ın 
(Büyük Amur Demiryolu) izlediği Sibirya 
yolu. Yeni Avrasyacılar, buradan da anlaşıla-
cağı gibi Avrasyacılığın ilk kurucu önderlerin 
Rus-Türk eksenli klasik söylemini, 3. yeni bir 
söylem, yâni Konfiçüyus-Budist ekseniyle bir-
leştiriyorlar. Avrasya, artık Slav ve Türkî/Türk 
dünyalarıyla, orman ve bozkırlar arasındaki 
kaynaşmayı değil, Rus ve pasifik dünyasıyla, 
uzak doğu arasındaki kaynaşmayı, ortodox 
ve İslâm arasında değil, Ortodoks, Budizm 
ve Konfiçiyuizm arasındaki kaynaşmayı vur-
gulaması gerekir. Rusyanın orta (merkezî) 
konumu, Rusyayı Avrasyacı kavramlarla ifa-
de etmek gerekirse-uyuklayan ve hareketsiz 
(immobile) bir doğu ile, dinamik ve kaotik bir 
batıyla değil de, İslâmın  ahlakî ve medeniyetçi 
gücünü, pasifiğin iktisadî başarılarını birleştir-

73 Batılı aydınlanmanın taşıyıcısı ve yenilenme kaynağı olan Rus kültürü, özellikle odur ki Rusyen  
Asyanın pek çok büyük düşünürlerin nimetini almıştır. B. S. Eresov, “ Rossija ve central’noaziatskom 
geokul’turnom komlekse), Vostok oriens, 6, 1993, p. 127. (Orta Asya jeo kültürel kompleksinde Rusya) 
.. Panarin aynı zamanda şunu belirtiyor ki, hiç bir Avrasyacı bunu yapamaz, zira “farklılık”  muhalefet 
anlamına gelmeyeceği gibi, “bî-batılı”lı da  “Batı düşmanı” anlamına gelmez” A. S. Panarin, Rossija v 
civilizacionnom processe, op.cit., p.37 
74 A. S. Panarin, B. B. II’in, eds, po. Cit., p. 198 
75 A. S. Panarin, “Paradoksy evropeizma v sovremennoj Rossii”, art.cit., p.16 

MARLENE LARUELLE



29

meye çağırmaktadır.
Avrasyacılar açısından müslüman doğu-

su ki, bu zaten kuşku (méfiance) uyandıran 
haliyle, bir yandan rahatsız edici bir mütte-
fik olurken, diğer yandan adeta Avrupa gibi 
bir düşmana dönüşerek, birliktelikleri tersine 
dönüyor: “Batının hegemonist  ihtirasları ve 
güneyin müslüman yayılmacılığına karşı, Rus-
ya, Çin ve Uzakdoğunun diğer “kaplanları”yla 
ancak bir birlikle bu güce karşı konulabilir.”76  
Ancak bu durum, yeni Avrasyacı önderlerin 
oryantalizmini radikalleştirmektedir: Bozkır 
ve Moğol iç doğusu, yerini İslam dünyasına bı-
rakırken, İslam dünyası da uzak doğunun geri-
sine düşüyor. Fakat, sonuç ne olursa olsun, Rus 
kimliği üzerindeki düşünceler, Rusyayı Asyaya 
doğru ilerleyişini sürdürüyor.

Sonuç
Yakınlıklarına rağmen Bagramov ve Pana-

rin’ in başını çektiği Avrasyacı akımlar, konu 
hakkındaki bazı yaklaşımlarda farklılık göste-
rir: Bunlardan ilki “Avrasya merkezli”, ikincisi 
ise, post-çift kutupçuluk dünyaya ilişkindir. 
Birincisi kültürel ve etnografik, ikincisi siyâset 
felsefesine ilişkindir. İlki Avrasyalı halkların 
“kader birliği”ne inanırken, ikincisisi Rus em-
peryal yapısına ve Rus devletçiliğine inanıyor. 
Ancak bütün neo-Avrasyacılar ortak bir ka-
naatte buluşuyorlar. Bu kanaat; “kültüroloji” 
ve “medeniyetçilik” modası, Avrupanın reddi, 
merkezilik tezi, kültürel, iktisadî ve siyasi alan-
da, Türko-müslüman “iç doğunun” taşıdığı pa-
radokslar, Uzakdoğu hakkında henüz netleş-
memiş sisli bir ilgi, Rusyanın dünyanın diğer 
bölgeleriyle olan çift ilişkisi (batıyla hermetik, 
fakat Asya ile açık ve gözenekli bir ilişki), Do-
ğu-Batı ve Güney-Kuzey çift kutupluluk ara-
sında zimni fakat daimi bir paralel ilişki. Gerek 
Panarin, gerekse Bagramov aynı zamanda çe-
lişkili bir şekilde çok çeşitli Avrasya kültürüyle, 
Avrasya tanılanmasını, Rusyayı ifşa eden bir 
alan olarak belirliyorlar. Her ikiside bütünlük 

ve otoriter bir rejim isteklerini doğunun kül-
türcü kapağıyla örtüyorlar. 

Tarih ve siyaset felsefesi üzerine odaklanan 
yeni Avrasyacılar, Hegelcilik ve çift gerçekliğin 
Platoncu felsefesinden alıntılar  yaparak, geçen 
yüzyılın (19.yy) naturphilosophie kavramın 
organisizmi ve siyasî bir şekil içeren totalita-
rizm arzusundan yana bir şekilde klâsik  akım 
geleneğini sürdürüyorlar. Yeni Avrasyacılık, 
Batılı referanslara rağmen Danilevsky gibi 
muhafazakâr pan-Slavist gelenek üzerinden 
sürdürülen Avrasyalı söylem, her ne kadar 
siyasal alanda küçük ölçekli ve sınırlı sayıda 
taraftara sahip olsa da, siyasi ve entellektüel 
sahada kolaylıkla yerine oturuyor. Bu anlamda 
Rus millî duygusunun ifadelerinden biri ola-
rak-eğer Avrasyacılık bir milliyetçilikse-çağ-
daş milliyetçi akımlardan şu noktada farklılık 
gösteriyor: Avrasyacılık “etnik”unsur yerine, 
devleti vurgulayıp,  ulusa ve imparatorluğa 
resmî Sovyetik söylemden pek çok alıntılar ya-
parak Rusyayı ve Avrasyayı bir yoldan asimele 
ediyor ve Rusyada “kızıl-kara” ideolojilerinin 
yeni olmadıklarını gösteriyor. Bu ideolojilerin 
entellektüel kökleri, yüzyılın kavşağında, iki 
dünya savaş arasında işlenmiş fikir akımlarına 
uzanarak,  “sağdan” olduğu gibi “soldan”da re-
feranslara dayanır.

Panarin ile Bagromov’un, Gumiliyev ile 
Dugin’in bir “Avrasya”nın varolduğuna dair bir 
söylemler, birtakım felsefi ve siyasi postülatlar 
(meselâ Gumilev ve Dugin de açık bir anti–se-
mitizme karşı, Panarin’de bu daha muğlaktır) 
paylaşılmakla birlikte, yine de aralarında bir 
takım farklılıkları barındırmaktadır. Bu farklı-
lıklar, Avrasyacı fikirlerin çokluğu ve hele hele 
karmaşıklığı dikkâte alındığında bunları daha 
iyi anlayabilmek için tanımlanmaları gerekir. 
Stricto sensu, kelimenin tam kesin anlamıyla 
neo- avrasyacılık, ne Gumilyev’in etnik ve bi-
yolojik düşüncelerini, ne de Dugin’in aşırı sağ 
determinist referanslarını tasdik ediyor. Bu 

76 Ibid., p. 12. 

İmparator-
luk, insanî 
ilişkilerin dü-
zenlenmesi-
nin en üstün 
şekli olup, 
post-modern 
toplumun 
gelecekteki 
problemle-
rine cevap 
verebilecek 
olan yegâne 
siyâsî bir 
sistemdir.

RUS NEO-AVRASYACILIĞI: İMPARATORLUKTAN SONRA İMPRATORLUK MU?



30

konuda sadece Panarin ile Bagromov’un tezle-
ri orjinel Avrasyacılığın silsilesinde yer alıyor, 
ancak bunlar da daha uzak olan bir yorum 
teklifiyle, bu yorum içerisinde “Avrasya” fikri, 
yeni unsurlar arasında ya geride kalıyor, yahut  
boğuluyor.

Avrasyalığın yeniden doğuşu, 19.ve 20.yy 
Rus düşünce dünyasında ne kadar önemli 
kurucu rol üstlendiğini gösterdiği kadar, bazı 
klâsik siyasi ve felsefi postülatlara içsel bir bi-
çimde bağımlı olduğunu göstermektedir (to-
talarite, organisite, sprrütüalite, anti-bireycilik, 
Avrupanın ölümü, imparatorluk). Doğu, Rus-
ya hakkındaki başka bir söylem biçimi olarak, 
(Rusya) nesnesinin yeri ve doğası hakkındaki 
bir takım Rus entellektüellerin kimlikle ilgili 
endişelerinin mümkün ifadelerinden birini 
oluşturur. Bu sebeple Doğu, imparatorluğu 
kimlik gereğini ve Rus dünyasının iki kıta üze-
rinde ilişki unsurunu meşru kılması gereğin-
den olmak üzere onların kapsayıcı ve izah edi-
ci fikirlere yeniden sahip olma arzularını ifade 
ediyor. Avrasyacı düşünce millî, entellektüel 
bir geleneği daha iyi kavramayı sağlıyor ki, bu 
gelenekte Rusya, kimlikle ilgili ölçü alanında 
ilmi bir çalışma veya siyasi fikir alanında apay-

rı bir dünya oluşturuyor. 
Neo Avrasyacılık, “medeniyetlerin yeniden 

doğuşunu (yenileme) çağıran aktüel hareket-
ler içinde en işlenmiş Rus versiyonunu oluş-
turuyor. 20’li yılların Avrasyacı hareketine ve 
Gumilyev’in düşüncesi  gibi neo-Avrasyacılık  
siyasi ve felsefi postülatlarını ilmi bir söylem 
ve yeni disiplinlerin doğuşunun ortaya çıkması 
yanında meşruiyet arayışlarına, kültürel alan-
lar” üzerindeki fikirleri derinleştirmeye davet 
ediyor. Avrasya, bazılarının söylemek istediği 
gibi yeni bir inceleme çerçevesi mi, yoksa si-
yasi ve felsefi postülatların ispatlanması gere-
ken kararlı bir fikir midir? Batı ve Amerikan 
akademik araştırma çevrelerinde “Avrasya” 
konseptini referans olarak alan epistomolojik 
çerçevelere dahil etmek mümkün müdür? Av-
rasyacılığa ilmi bir kefalet ödemeden, Avrasya 
etüdlerini post-sovyetik etüdlerle birleştirebi-
lir miyiz? Araştırmacıların metodolojik alan-
ları,  coğrafi anlama bölünebilirler mi? Eğer 
bölünebilirlerse, alanlarla (araştırma alanı) 
[domaines], totalite olarak her kültürü a pri-
ori (önce) bir şekilde okumamıza tanıdığımız 
hakkın arasındaki sınırların doğruluğunu na-
sıl ispatlayacağız?

MARLENE LARUELLE



Yeni Sömürgecilik Buhranında
Fanon’u Anlamak

Z. Müge Karadag

Fikirleriyle dünyadaki birçok kurtuluş ha-
reketine rehberlik etmiş olan Frantz Fanon’un 
kızı Mireille Fanon Mendès-France, babasının 
her zamankinden daha güncel göründüğünü 
yazıyor. Ona göre mülksüzleştirme ve adalet-
sizlikler sürdükçe, Fanon’un tarif ettiği müca-
dele yöntemleri de varlığını sürdürecek:

Yarım yüzyıl sonra, Afrika ve Arap dünya-
larındaki bağımsızlık çanının sesi hafifleme-
di; sosyal, ekonomik ya da politik düzlemde 
tamamen başarısızlık var. Bağımsızlığı elde 
etmek, insanları sömürge hâkimiyeti altında 
çektikleri sefalet, adaletsizlik ya da ihmalden 
kurtarmadı. Fanon’ın kitabı ‘yeryüzünün La-
netlileri’, ‘Millî Vicdanın Kazaları’nda öncüleri 
çoktan tespit ettiği millî burjuvazinin iktidarı 
ele geçirmesi, sömürgecilik karşıtı mücadelede 
trajik bir hataya yol açtı. 

Fanon kitabında, önceki yıllarda yeni sö-

mürgeci patolojisini, yozlaşmış ve rağbet gör-
meyen millî hükümetlerin eski sömürgeci 
efendilerinin çıkarlarına boyun eğmesiyle he-
gemonyanın ebedileşmesi olarak tanımlıyordu.

‘Sömürge çağının sonunda iktidarı ele ge-
çiren millî burjuvazi az gelişmiş bir burjuvazi-
dir. Onun iktisadi gücü sıfıra yakındır ve her 
halükarda, yerine geçmeyi hedeflediği büyük 
şehirli burjuvazinin duruşundan mahrumdur. 
Millî burjuvazi, inatçı narsisizminde, büyük 
şehirli burjuvazinin yerini kolayca alabileceği 
konusunda kendisini ikna etmekte çok az zor-
luk çekmiştir. Ancak tam anlamıyla onu kapı 
önüne koyan bağımsızlık, memleket dahilinde 
feci tepkiler doğuracak ve onu daha önceki bü-
yükşehir yönünde ıstıraplı çağrıları başlatmaya 
zorlayacaktır. Tamamen aracı icraatlara yönel-
tilmiştir. Olup bitenden haberdar olmak, işin 
şakasında olmak, bu en derin kabiliyeti gibi 
görünüyor. Millî burjuvazi bir sanayicinin de-

Fanon, sömürgecilik üzerine yapmış olduğu tahliller kadar, eylemleriyle de pek çok 
bağımsızlık hareketlerine rehberlik etmiş öncü isimlerden biridir. Özellikle “Yeryüzü-
nün Lânetlileri” adlı eseri kurtuluş mücadelelerinde, sömürge halklar için bir manifesto 
niteliği taşır. Ancak uluslararası emperyalizmin yeni yöntem ve taktiklerle saldırıya 
geçtiği günümüz dünyasında Fanon’un fikirleri güncelliğini hâlâ koruyor. Fanon’a göre 
mülksüzleştirme ve adaletsizlik devam ettiği müddetçe, ezilenlerin mücadelesi de de-
vam edecektir.

Anahtar Kelimeler
Frantz Fanon, Sömürgeler, Arap-İslâm

Mireille Fanon



32

ğil, bir politikacının psikolojisine sahiptir.’
Fanon aynı şekilde, sömürgeci devletin son 

çıkışını görseydi, asıl meselenin özgürlüğüne 
kavuşmuş devletlerin evrimi olurdu. Adil ve 
zengin bir toplumun inşası, sömürgeci mirasın 
geride insanların her şeyi kapsayan kurtulu-
şuyla meydana gelmeli. Bu sebeple, sadece tah-
rip edici bir sonuç olmaması için sömürgeci 
devletin eksikliklerini tespit etmek önemliydi.

Bağımsızlığı kazanmak, ezilen halkların ya-
bancılaşmamasını veya kurtuluşunu meydana 
getirmedi. Toplumlar, ölü doğmuş devletin, 
çıkarlarına ve beyanlarına göre değişen des-
potları destekleyen yeni sömürgeci şebekelerin 
yetimleri olarak kaldılar. Eğer yeni sömürge-
ci yapılar bağımsızlığın başarısızlığını baştan 
sona açıklamıyorlarsa, o zaman bu yarım yüz-
yıl, sömürgeci saatli bombanın tesirinin hü-
zünlü gösterisi olmuştur. 

Fanon’un ‘yeryüzünün Lanetlileri’nde tah-
min ettiği evrimin büyük ölçüde farkına varıl-
dı. Önceki sömürgeci güçlerce beslenen ve sivil 
ve askeri popülistler tarafından öncülük edilen 
iktidar mücadeleleri, kabilecelik ve bölgecilik, 
bağımsızlığı biçimsizleştirdi. Önde gelen klikf-
raksiyonlar ve eski sömürgeciler tarafından 
desteklenen yeni burjuvazi, sömürgeci yöneti-
cilerle değiştirilen sivil ve askeri popülistlerin 
avantajına sahip. Kaynakları sıkıca tutma ve 
iktidardaki kastlar tarafından rantların zapte-
dilmesi -sivil veya askeri- bu ülkeleri devam 
eden bir parçalanma durumuna esir etti. Sö-
mürgeci idari güçlerin geri çekilmesi, nüfusun 
büyük çoğunluğunca yönlendirilen varoluşun 
tabiatının gerçek bir değişimine yol açmadı.

Aslında yeni sömürgeci dönem, Afrika kıta-
sının yeni kılıfının ve Arap-İslam yayının altında 
yeniden sömürgeleştirmeye son veriyor. Bütün 
otoriter rejimlere, yıkıcı sosyoekonomik kötü 
yönetim eşlik ettiği için, eski sömürgecilerin çı-
karları korunmakta ve her zamankinden daha 
fazla bulunmakta. Stratejik düzeyde, savunma 
anlaşmaları, yabancı denetim altında çalışan 
gümrük memurlarının çalıştığı belli başlı hava-
alanının olduğu bütün kıtada hava üslerinin ku-

ruluşuna izin vermiştir ve bu da “tâbi devlet”in 
ne olduğunu önemli ölçüde anlatmaktadır. 

Şimdilerde Afrika, Avrupa, Asya, Orta Doğu 
ve Amerika’da Fanon, her zamankinden daha 
güncel görünüyor. İnsan hakları ve bağımsızlık 
için mücadele eden herkese anlam kazandırı-
yor, çünkü bağımsızlık, politik olgunluğa erişen 
bir neslin her zaman ilk hedefidir. Birçok insan 
bağımsızlık, demokrasi ve insan hakları müca-
delesinin yerel despotlara ve korudukları yeni 
sömürgeci düzenin doktrinlerine karşı yürütül-
düğünü öğrendiler. Kaynakları yağmalamaya 
ve sonrasında, artık kullanışlı olmadıklarında 
defetmeye alışkınlar. Ancak sömürgeciliğin 
başkalaşımı burada durmamaktadır. Libya ile 
olan savaşta açık bir şekilde militarist bir duruş 
sergileyen insancıl müdahaleler, özellikle kırsal 
bölgelerde halkı bağımlı devlet olmanın yapısal 
ilişkilerine bağlayan ve devletin etkisini gasp 
eden sivil toplum örgütlerinin sessiz yerleşimi-
ne imkân sağlamışlardır.

Bu sivil toplum örgütlerinin birçoğunun 
yerel uzmanlıktan ayrıldığını ve hatta kendi 
hükümetleri tarafından paylaştırılan fonlara 
bağlı olduğunu ve böylece becerileri devretme 
imkânını ihmal ettiğini belirtmek gerekir. Bu 
yolla bağımlılığın hayır kurumu temelli ya-
pılarını büyütüyorlar. Özünde, bu yenilenen 
egemenlik, yeni sömürgeci zihniyeti aşılıyor ve 
idame ettiriyor. Dolaysız ekonomik müdahale, 
hegemonik çıkarlarını zar zor saklayan poli-
tik insancıl bir söyleme eşlik ediyor. Şüphesiz, 
bitmek bilmez genelleştirilmiş terörle savaş, 
çokuluslu tekellerin çıkarlarını kollamakla it-
ham edilen Batı’ya, yabancı ordularını konuş-
landırmak için bir mazeret sunuyor. Bu hare-
ketten en çok etkilenen bölgeler, şimdiye kadar 
sömürülmemiş veya az sömürülmüş stratejik 
doğal kaynaklara ev sahipliği yapanl Nijerya, 
Gine ve en son olarak Libya’yı içeriyor.

İç savaşlardan, hükümet darbelerine kadar, 
bağımsızlık, hâlâ eski sömürgecilerin hizmetin-
de olan ‘aracı’ bürokrasiler için çıkar arayışında 
olan, parçalanan devletlerde görülmektedir. 
Oldukça hızlı bir şekilde sömürgecilik sonrası 

MIREILLE FANON



33

devletler kendilerini, kayıtsızlığın, yozlaşmanın 
ve özel çıkarların ayrıcalığının âdet haline gel-
diği yeni sömürgeci devletler haline dönüştür-
müşlerdir. Devlet bürokrasileri, genellikle bu 
gayrî resmi durumların altında ezilmektedir.

Kaynakların talanının, servet yoğunluğu-
nun ve sermaye hareketinin çevresinde örgüt-
lenen ekonomik hâkimiyet –varsayılan model 
ne olursa olsun- Afrika kıtası ve Arap dünyasını 
baş döndürücü eşitsizliğin, kitlesel fakirleşme-
nin ve sömürgecilik sonrası devletin tabii zayıf-
lığının çukuruna yerleştirmiştir. Son yüzyılın 
sonunda, diktatörler arkalarına yaslandılar ve 
emperyalizmin savaş kışkırtan yenilenen düze-
ninin Irak, Libya ve belki yarın Suriye’de gerçek-
leşmesini izlediler. Hep mücadele ediyormuş 
gibi göründüğümüz terörizm aslında, Batı tara-
fından korunan ve onunla ittifak halinde olan 
otoriter ve gerici devletlerle gelişmektedir. 

Emperyalizmin yeni safhası –küreselleş-
me-, daha az gelişmiş ülkelerin pazarlarının ço-
kulusluların gelişmelerine açılmasına dayanır. 
Fakat -finansal ilk yardımın bir biçimi olarak 
verilmiş- Afrika ve Arap ülkelerinin küresel pa-
zarlarda demirleme stratejisine, yeni aktörlerin 
ortaya çıkması yoluyla meydan okuyor. 

Ortaya çıkan ekonomiler, yeni sömürgeci 
rahat düzenlemeleri engellemeye gidiyor ve bu 
sebeple tımarlara dayanan düzenin, halk des-
teği azalırken titremeye başladığını görüyoruz. 
Bu son zamanlarda Tunus ve Mısır’da görüle-
bilir. (Buna ilaveten bir süre önce Venezüella, 
Bolivya vs.’ de olanlar)

Uluslararası ilişkiler bağlamında bu, batılı 
güçleri periferide olarak gördükleri ülkelerle 
ilişkilerini yeniden düzenlemeye zorlamakta-
dır. Sonsuz terör savaşından sonra –ki bu, hayli 
değişik biçimde en kötü diktatörlerin bazıları-
nın desteklediği bilinmektedir- bu ilişkilerin 
önemli bir parçasının müdahale olduğu fikri 
her zaman mevcuttur. 

Hücumbotun Yeni Siyasi Söylemi
Sömürgecilik sonrası yıllarının ataerkil 

duruşundan, batıdaki yeni muhafazakârların 

rehberliğiyle, kendisini tamamlamamış hakkın 
söylemi olarak gösteren sözde bir ‘harbilik’ or-
taya çıkmıştır. Herkesin önünde durum bariz 
ırkçı temellerinin hesabını vermekte tereddüt 
etmiyor. Dolaysız ekonomik müdahaleye, he-
gemonik hedefler için zayıf bir örtü olan in-
sancıl-politik söylem eşlik ediyor. Terörle savaş, 
-öncelikli olarak sömürülmemiş maden kay-
naklarının olduğu bölgelerdeki- çokuluslu şir-
ketlerin çıkarlarını gözetme gizli gündemiyle, 
orduları mevzilendirmenin gerekçesi olmuştur. 

‘Sürekli “insan”dan bahseden bu Avrupa, 
endişe ettiği tek şeyin ‘insan’ olduğunu duyur-
mayı ihmâl etmiyor. Oysa, bugün bu Avrupa 
ruhunun hüküm sürdüğü her ülkede var olan 
insanlığın çilesini biliyoruz.’ diyoruz.Franz Fa-
non, Yeryüzünün Lanetlileri’nde.

Doğru kabul edilen bu veda hediyesi adı 
altında, ırkların hiyerarşisi, yavaş yavaş ken-
disini sözde ‘medeniyetler savaşı’, insancıl 
müdahale ve demokratik inancın insansız 
uçaklar tarafından yayılmasıyla yenilemiştir. 
Böylelikle sömürü ve dışlanmanın yeni pro-
pagandacılarını belirlemek için savaş alanı 
hikâyesi başlar. Seçici hafıza, egemen kapitalist 
değerleri durmadan dövme ve unutmak, öte-
kinin, Müslüman, Arap, siyahînin bir temsilini 
oluşturarak fikrî şekillendirmeyi amaçlar. Irsi 
olarak evrensel değerlerden aciz, böylelikle de 
düzeltilemez bir şekilde barbar olan düşman, 
fiilen insanlıktan dışlanmıştır. Bu bağlamda, 
Dakar konuşması (Nicolas Sarkozy’nin 26 
Temmuz 2007’de Dakar’da yaptığı ve sömür-
geciliğin büyük bir hata olduğunu ifade ettiği, 
aynı zamanda Afrika’nın geri kalmışlığının tek 
sorumlusunun sömürgecillik olmadığını iddia 
ettiği konuşma hatırlanmalıdır.) önemli bir 
aşama olarak kalır.

Tekrar paketlenmiş, modernleştirilmiş bir 
ırkçılığın teorisyenlerine göre, bağımsızlık ba-
şarısızlığının sebebi, sömürgeciliğin zehirlen-
miş mirası, önceki büyükşehrin yıkıcı etkileri 
veya önceki sömürgecilerin iktidar anahtarını 
verdiği diktatörlerin dayanıklılığı değil, kendi 
‘arkaikliğinde’ donmuş insanların kendi kader-

YENİ SÖMÜRGECİLİK BUHRANINDA FANON’U ANLAMAK



34

lerini kontrol etme yetersizliğidir. ‘Siyah deri, 
beyaz maskeler’ ırkçılık karşıtı mücadelede 
esas kilometre taşıdır: sömürgeciliğin dürtüle-
rini ve onun ezilenler üstündeki etkilerini ince-
leyerek bu ayrım mekanizmalarının ve politik 
aşağılamaların deşifre edilmesi. Ona göre bu, 
ırkçılık kurbanları ve ırkçıların kendileri için 
evrensel bir yabancılaşmama hareketindeki 
ırkçılığa karşı mücadelede açıkça belirtilmiştir.

Kötürüm olmaktan uzak, bu saldırılarla 
yüzleşen insanlar ilerlemeye devam ettiler ve 
adalet, itibar ve daha iyi bir hayat için olan 
mücadelelerini bırakmadılar. Ortaklaştırılmış 
mücadelelerin kamusal yüzü ne olursa olsun 
–basın hürriyeti ya da hür irade- bütün kıtada, 
halkın sesi güçleniyor: vatandaşların hürriye-
ti için politik mücadele ve neo-liberal mode-
li reddetmeyle uğraşan kadınlar ve adamlar. 
Bağımsızlık mücadelelerinin başlıca mitleri 
henüz ölmedi. Bu noktada, Arap dünyasındaki 
halk isyanlarını anlamak gerekir. Bu hareketle-
ri sosyal rahatsızlık ifadesine veya açlık isyan-
larına indirgemek bir aldatmacadır. 

Fakat sosyal ilerleme ve gelişimin kayıp 
yarım yüzyılı, politik aydınlanma ve yerleşme 
yarım yüzyılı olmuştur. Aslında, dogmatik 
prizmalar, yol gösterici gücünü kaybetmiştir 
ve hâlâ işlevi olan tek analitik taslaklar, kesin 
olarak gerçeklik ilkesine dayananlardır. 

Fanon’un fikirlerini, bundan önce sömür-
geci egemenliği altında olan ülkelerin şartla-
rını kullanmak, ideolojik at gözlüklerinden 
kurtulmuş ve bütün dogmalardan kurtulmuş 
gerçeklikle yüzleşme alıştırmasıdır. (Bu an-
lamda, onu unutulmuş ve ikonlaştırılmış ola-
rak görenlerin aksine, Fanon her zamankin-
den daha geçerlidir. O, psikiyatrist, Cezayirli 
bir mücahit, Pan-Afrikalı devrimci, gezgin bir 
elçi ve kendilerinin egemen dünyaya bağlı ol-
duğuna inanan herkes için bağımsızlık savaş-
çısı olmuştur.)

Siyah deri, beyaz maskeler sözünü hatırla-
yalım: “Bir renk adamı olan ben, tek bir şey is-
tiyorum: asla egemenliğin bir aracı olmamayı. 
Birisini başka birinin hizmetinde asla görme-

meyi. Yani kendimi bir başkasının hizmetinde. 
İnsanı nerede olursa olsun keşfedebilmeyi ve 
istemeyi.’

Fanon’un bağımsızlık tenkidinin altında, 
iktidar sistemlerinin aslında ne olduğu gün 
yüzüne çıkıyor: bütün ekonomik, sosyal ve 
kültürel engellerin kökenindeki baskı ve yağ-
ma sistemi. Demokratik içeriği boşaltılmış 
bağımsızlık savunmasızdır: kurtuluş mücade-
lesinin kazanımları hiçbir şekilde tersine çev-
rilemez. Ayaklanan halkların hürriyeti, önceki 
sömürgecilerce desteklenen güçler tarafından 
ele geçirildi. Egemenlik sadece görünüşünü 
değiştirdi ve hürriyet henüz gelmedi. 

Fanon’a göre, ‘bireyin hürriyeti, millî kurtu-
luş sonucunda ortaya çıkmaz. Gerçek bir millî 
bağımsızlık sadece birey hürriyetinin değişti-
rilemez bir şekilde kendi hürriyetini harekete 
geçirmesine kadar vardır.’ Bu nedenle, nadir 
de olsa, sömürgeci boyunduruktan kurtulmuş 
toplumlar, yurttaşsız toplumlardır.

Bağımsızlığın ikinci aşamasını ortaya çı-
karken maksat, bağımsızlığın politik içeriğini 
toplumun tanıyabildiğine geri getirmektir ki, 
bu olmadan bağımsızlığın şekli sadece bir ka-
rikatürden ibarettir. İnsanoğlunun kurtuluşu, 
özel ve kamusal hürriyetlerin savunmasına, 
ortak çıkarların önceliğine, eşitsizliğin azalma-
sına, seçilmişlerin güvenilirliğine ve hakların 
egemenliğine dayalı evrensel bir mücadeledir. 

Gerçek kurtuluş, sadece gerçekten demok-
ratik, güçlü ve temsili olan kurumlar bağla-
mında öngörülmüş bağımsızlık mücadeleleri 
tarafından uğraşılan süreçleri izleyen unsur-
lardır. Demokratik haklar bu ülkeler için ege-
menlik ve sefalet arasındaki çıkmazdan kaç-
manın tek yoludur. Eşit biçimde gerekli bir ön 
şart, küresel güneydeki ülkelerin lehine, ulusla 
arası güçler ve onların yeniden dengelenmesi 
arasındaki ilişkilerin güçlendirilmesidir. Fakat 
bu, piyasaların boyunduruğu altına girmek, 
eski sömürgeci ülkeleri de ilgilendirir. 

Uluslararası ilişkiler bağlamında, hiçbir 
meşruluk olmaksızın, bunun yerine silahlı kuv-
vetlerinin gücüyle ve dış destekle birlikte, lider-

MIREILLE FANON



35

ler uluslararası safhada hiçbir değere komuta 
etmiyorlar. Kendilerini içten demokratik zan-
neden büyük güçler için, daha az gelişmiş dün-
ya üzerine kurdukları hegemonyayı devam et-
tirme arzularının sona erme zamanı gelecektir. 

Fanon’un dik başlılığı ve azmi, drama, hal-
kın hayat biçimi olduğu sürece, başarısızlıktan 
kader olmadığını gösteriyor. İlerlemenin daya-
nışması ve mücadelelerin çakışması, diktatör-
lere, yeni sömürgeci ve emperyal hegemonya-
ya karşı direniş, çözüme giden yolun kilometre 
taşlarıdır. Dayanışma ve enternasyonalizm- ki 
Fanon’a göre bunlar birbirine ayrılmaz bir şe-
kilde bağlıdır- halkların mücadelelerine sürek-
li devam eden bir insan boyutu katmaktadır. 

Bir psikiyatrist, bir deneme yazarı ve bir 
militan sıfatıyla Fanon, bir hayli ötekileştiril-
miş ve çelişkilerle delik deşik edilmiş olmasına 
rağmen, alârm ışıklarını sömürülmüş dünya-
nın birliğine çevirmiştir. Bu nedenle, müca-
hit Fanon’a göre, Karayip, Afrika veya Latin 
Amerika halkı tarafından verilen mücadelele-
rin hiçbir farkı yoktur. Biri Fanon tarzı analizi 
şöyle de devam ettirebilir: yayılmacı eğilimiy-
le, liberalizmin örgütlenme biçimlerini küresel 
güneye nakleden küreselleşme, şimdi aynı şeyi 
Kuzey’e yapıyor. 

Dışlanma ve sömürünün sosyal ve politik 
ayırma özelliği, dünyayı küçük azınlıkların çı-
karları doğrultusunda birleştirmeye meyillidir. 
Yunanistan’a uygulanan muamele, AB ve ban-
kalardaki ultra liberallerin yardakçılığıyla biri-
ken dış borca bir karşılıktır. Bu durum, şu an 
gelişmiş dünyada uygulanan toplumsal ilerle-
meleri bozma stratejilerini açığa çıkartmaktadır.

Terörizm karşıtlığı adı altında oluşturulan 
denetleme ve kontrol kültürü, bu süreçlerce 
dışlanan ve haklarından mahrum bırakılanla-
rınsuç işlemesine katkıda bulunuyor. Basının 
Birleşik Krallık’taki en son ayaklanmaları iş-
leyiş biçimi, 2005 yılında Fransa’daki işçi sınıfı 
banliyölerinde görülen isyanları hatırlatıyor. 
Sosyal ve etno-kültürel kategorilerin -fakirler, 
siyahîler, Araplar, Müslümanlar- üst üste gel-
mesiyle hızlanan, peş peşe gelen kaymalarla 

Batı rejimleri, sömürgeci söylemi yerel politi-
kaya tekrar yerleştirdi. Gizli tarih ile ilgili bir 
çelişkiyle, yerliler yalnızca özgün halleriyle de-
ğil, aynı zamanda Fanon’un ‘yasak kentler’ ola-
rak tanımladığı, ayrımcılığın yeni biçimlerinin 
zorla uygulandığı yerlerde de hep mevcuttur. 
Fanon bu durumu Yeryüzü Lanetlileri’nde 
şöyle belirtmişti:

‘Sömürülen dünya ikiye ayrılır… Sömürü-
lenler tarafından ikâmet edilen bölge, sömü-
renler tarafından ikâmet edilen bölgeyi tamam-
lamaz. Bu iki bölge birbiriyle yüz yüzedir fakat 
daha büyük bir bütünün parçası olarak değil… 
Dünya, her biri farklı türle işgal edilmek üzere, 
bölümlere ayrılmıştır. Sömürgeci bağlamın öz-
günlüğü, yaşam tarzları arasındaki devasa fark, 
eşitsizlik, ekonomik gerçekliktir, insan gerçekli-
ğini maskelemeyi asla başaramaz.’

İşleyiş şekli değişmiş olsa da, halkın ağır-
lığı ve egemenliğinin kalıcılığı görülebilir. 
Hatta baskın halklarca ‘korunuyor’ olma kılıfı 
altında, bu kategorileri en hassas toplumları 
içerecek biçimde genişletiyorlar. Yabancılaş-
ma biçimi değişti fakat sömürünün ideolojik 
destekleri sürekli olarak kalıcılığını koruyor 
ve gezegenin tekdüze modele boyun eğmesini 
sağlayan küreselleşme unsurları haline geliyor. 
Ekonomik kriz, Batı kapitalizminin bir krizi-
dir. Afrika ve Arap dünyası toplumlarına göre, 
–askeri insani müdahale nezareti altında- ye-
niden sömürgeleştirme, artık ‘uygarlaştırma 
görevi’ne değil, koruma sorumluluğuna, ken-
disini ‘uluslararası toplum’ olarak bildirenlerin 
güvenilmez yalanlarına başvuruyor. Baskıcı 
doğasını, yabancılaşan ve kişiliksizleşen bir ka-
rakterle devam ettiriyor. 

Sömürgeci geçmişi ve şimdiki adaletsiz-
lik ve yeniden gün yüzüne çıkarılmayı göz 
ardı etmeyi isteyenlere göre, Fanon’ın eserleri 
yol kenarında bırakılacak ve şiddet özründen 
başka her şey olarak anlatılacaktır. Onu küçük 
düşürenler, Fanon’a karşı bir cadı avı başlatan 
yeni muhafazakâr ‘aydınları’ toplayacaklar, 
yanlış okumalarla ve peşin hükümlü temsiller-
le, Fanon’un eserlerinin ve onların ırkçılığının 

YENİ SÖMÜRGECİLİK BUHRANINDA FANON’U ANLAMAK



36

kendi görmezliğini tekrar oluşturacaklardır.
İnkâr edilmiş, sömürülmüş ve köleliğe mah-

rum edilmişlerin son çaresi olarak Fanon tara-
fından savunulan şiddet, daha büyük bir şiddete 
maruz bırakılmış ezilenlerin meşru savunması-
dır: baskı, mülksüzleştirme ve horlanma.

Ancak, bütün manipülasyonlar ve propa-
gandaların olduğu gibi gerçekde bir o kadar 
inatçıdır. Çeşitli mekanizmalar, eski sömür-
geler ve sömürgeciler arasındaki ilişkileri ye-
niden şekillendirmek için her zaman iş başın-

dadır. Teslimiyet ve yalanların reddi, Fanon’un 
çalışmalarının tohumunu atan direniş ruhu, 
dünya çapında hakları için mücadele edenlere 
ilham vermekte. Başka herhangi bir yerde ol-
duğu gibi Filistin’de de, baskıdan uyananların 
arka bahçelerinde, Fanon’un yaşayan fikirleri, 
dünyadaki değişimlere rağmen gerçektir.

Dünyamız mülksüzleştirmeden, adaletsiz-
likten ve yabancılaşmadan azâde mi? Fanon 
bizi, direnmeye ve hiçbir zaman pes etmemeye 
çağırıyor. 

MIREILLE FANON



Küresel Yedek Emek Ordusu ve 
Yeni Emperyalizm

John Bellamy Foster  

Doğu blokunun dağılıp, bu ülkelerin kapitalist ekonomiye eklemlenmesiyle, kapi-
talist ekonominin genişlemesinde geçtiğimiz on yıllarda büyük değişiklikler olmuştur. 
Üretimde daha önce Kuzey yarıküredeki öncelik, şimdi bugüne kadar sanayi üretiminin 
damarlarını besleyan Güney yarıküreye kaymıştır. Bunun en çarpıcı örneğini Çin ve 
diğer doğu ülkeleri oluşturmaktadır. Ancak ucuz emek hazinesi olarak görülen Çin ve 
benzeri doğu ülkelerindeki yedek emek ordusu bu şekilde varlığını sürdürmesi müm-
kün olmadığı gibi, tekelci sermeyenin aşırı sömürüyle sağladığı kârların bu şekilde 
devam etmesi de mümkün değildir. Ancak, uluslararası tekelci sermaye bu durumun 
farkında olarak, Güney yarıküredeki gelişmelerin yönünü kontrol altına almak için 
teknoloji, iletişim, finans, ordu ve doğal kaynaklar üzerinde bileşik tekeller oluşturmaya 
çalışmaktadır.

Anahtar Kelimeler
Tekelci Sermaye, Kapitalizm , Dünya sistemi

E. Çınar-D. Köse

Monthly Review dergisi editörü John 
Bellamy Foster, Monthly Review dergisinde 
kapsamlı bir küreselleşme sürecinden yola 
çıkarak, kâr maksimizasyonu hedefi doğ-
rultusunda sermayenin ve üretimin ulusla-
rarası transferine dair kapsamlı bir değer-
lendirme gerçekleşti. Foster, “ucuz emek 
cenneti” olarak görülen Çin ve benzeri ül-
kelerdeki yedek emek ordusunun bugünkü 
halinin sürekli olmayacağına ve uluslara-
rası sermayenin/çokuluslu şirketlerin aşırı 
sömürü yolu ile sağladığı kârların sonsuza 
kadar süremeyeceğine işaret ediyor.

Son birkaç on yılda, kapitalist ekonomi-
de üretim küreselleşmesi yönünde muazzam 

değişiklikler olmuştur. Üretimdeki hatta ön-
ceden küresel Kuzey’de yer almış olan hizmet 
üretimlerindeki -Kuzey’in önceden var olan 
üretiminin bir payı ile birlikte- artışın çoğu, 
bugün, ortaya çıkan bir avuç ekonominin hız-
lı endüstrileşmesini besleyen küresel Güney’e 
doğru açılmakta. Bu değişikliği 1974-75 eko-
nomik krizinden ve neoliberalizmin yükseli-
şinden —ya da Doğu Avrupa ve Çin’in dünya 
ekonomisine olan uyumunun küresel kapita-
list emek gücünde büyük bir artışa sebep ol-
masıyla 1980’lerde ve sonrasında patlamasın-
dan doğduğunu görmek alışılmıştır. Ancak, 
ele alacağımız küresel bir ölçekte üretimin 
temelleri, 1950’lerde ve 1960’larda atılmış ve 



38

1974’te ölen, çokuluslu şirketin başında gelen 
teorisyeni Stephen Hymer’ın eserinde çok ön-
ceden ele alınmıştı.

Hymer’a göre, çokuluslu şirketler, belirli 
bir pazarın ya da sanayinin önemli hisselerini 
kontrol eden devasa bir şirketin tipik bir fir-
ma olduğu tekelci (oligopol) modern sanayi 
yapısından gelişmiştir. Gelişimlerindeki belli 
bir noktada ( ve sistemin gelişiminde) bu bü-
yük şirketler, yabancı şubelerin kontrolü ve 
mülkiyeti yoluyla tekelci çıkarlar arayarak—
yerel pazarların ve maddelerin kolay erişimi 
ile birlikte- zengin ekonomilerde merkezleri-
ni oluşturdular, yurtdışına yayıldılar. Bu tür 
firmalar, ürünleri için uluslararası işbölümü 
kurumsal planlama şeklindeki kendi içlerin-
deki yapıyı özümsediler. Hymer şöyle göz-
lemlemiştir: “Çokuluslu şirketler, uluslararası 
döviz örgütlenmesinin bir yolu olarak, pazar 
için yedektirler.” Üretimin uluslararası hale 
getirilmesine ve dünya ekonomisine artarak 
hükmedecek olan “uluslararası oligopol” sis-
temi düzenine merhametsizce sebep olmuş-
lardır.1

1975’te ölümünden sonra yayımlanan son 
yazısı “Uluslararası Politika ve Uluslararası Eko-
nomi: Radikal Bir Yaklaşım”da Hymer, muazzam 
“gizli artık nüfus” konusuna ya da hem gelişmiş 
ekonomilerin arka bölgelerinde, hem de “mer-
divenin altında çalışmak için sürekli akan artık 
nüfusu oluşturmak için yıkılabilecek” gelişme-
miş ülkelerdeki yedek emek ordusu konusuna 
odaklanmıştır. Marx’a müteakip Hymer “serma-
ye birikimi, bu yüzden, proletaryayı ilerletir” di-
yerek ısrar etmiştir. Gelişmiş kapitalist ülkelerle 
birlikte “iç yedek emek ordusu”na ilaveten geniş 
“dış yedek emek ordusu” artık nüfusun devamlı 
hareketini iş gücüne çevirerek ve “böl ve yönet” 

süreciyle emeği küresel olarak zayıflatarak, ço-
kuluslu sermayenin, üretimi uluslararası hale ge-
tirebileceği gerçek maddi temelini kurmuştur. 2

Bu nedenle, Hymer’ın eserini yakından göz 
önünde bulundurmak, günümüzde merkezi bir 
mesele haline gelen Kuzey’den Güney’e “büyük 
küresel iş yönelimi”nin3 bunların her birinin bir 
rol üstlendiği söylenebilmesine karşın ulusla-
rarası rekabet, sanayiden kaçış, ekonomik kriz, 
yeni iletişim teknolojileri -ya da küreselleşme ve 
finansallaşma gibi genel olaylar bile- kapsamın-
da o kadar da anlaşılmadığı konusunu aydın-
latmaya hizmet ediyor. Aslında, bu yönelimin 
çokuluslu şirketlerin küresel yayılımı ve dünya 
çapında üretimin yoğunlaşması ve merkezileş-
mesinden doğan tekelci sermayenin esas olarak 
uluslararası hale gelmesinin bir sonucu olarak 
görülmesi gerekir. Ayrıca bu, dünya çapında 
ücretlerin (varlık ve yokluk ile birlikte) kutup-
laşmasının bütün bir sistemine bağlıdır. Bunun 
temeli de küresel yedek emek ordusundadır. 

Dünya ekonomisine artarak hükmeden ulus-
lararası oligopoller, gerçek rekabetten kaçınıyor-
lar. Bunun yerine fiyat alanında dolap çeviriyor-
lar. Meselâ Toyota ve diğer önde gelen otomobil 
firmaları, son ürünlerinin fiyatında, birbirlerine 
fiyat kırarak satış yapmaya çalışmıyorlar -çünkü 
bunu yapmak, bütün bu firmaların kârını düşü-
recek olan yıkıcı bir fiyat savaşına neden olurdu. 
Fiyat rekabetiyle -ekonomik teorideki başlıca re-
kabet türü- çoğu bölüm yasaklandığı için, olgun 
bir pazarda veya sanayide kalan rekabetin iki ana 
şekli şunlardır: (1) ana üretim (emek ve ham-
madde) maliyetinde azalmayı gerektiren düşük 
maliyet yönetimi için rekabet ve (2) “tekelci re-
kabet” olarak bilinen, yani, pazarlama veya top-
lam satış çabasına yöneltilen oligopol rekabet. 4

Uluslararası üretim açısından, dev şirket-

1 Stephen Herbert Hymer, The Multinational Corporation (Cambridge: Cambridge University Press, 
1979), 41, 75, 183.
2 Hymer, The Multinational Corporation, 81, 86, 161, 262–69.
3 Gary Gereffi, The New Offshoring of Jobs and Global Development, ILO Social Policy Lectures, Jama-
ica, December 2005 (Geneva: International Institute for Labour Studies, 2006), http://ilo.org, 1; Peter 
Dicken, Global Shift (New York: Guilford Press, 1998), 26–28.
4 Thorstein Veblen bunu 1920’lerde çoktan anlamıştı. Veblen’in “Absentee Ownership and Business En-
terprise in Recent Times” eserine bakınız (New York: Augustus M. Kelley, 1964), 287.

JOHN BELLAMY FOSTER



39

lerin kâr paylarını genişletmek için ve tekel 
derecelerini belirli bir sanayi ile kuvvetlen-
dirmek amacıyla olası en düşük maliyet için 
gayret etmelerini anlamak önemlidir. Bu, oli-
gopol rekabetin doğasından gelir. Harvard İş-
letme Okulu’ndan Michael E. Porter, 1980’de 
Rakip Strateji’de şöyle yazmıştı:

Düşük maliyet yönetimine sahip olmak, 
sanayisinde, firmanın ortalamanın üstünde 
kazanç sağlamasına neden olur. Bunun ma-
liyet yönetimi, şirkete rakiplerden gelen re-
kabete karşı bir savunma sağlar, çünkü daha 
düşük maliyetler, rakiplerinin rekabet yoluyla 
kazançlarını yarıştırdıktan sonra hâlâ kâr sağ-
ladığı anlamına gelir… Düşük maliyet, girdi 
maliyeti artışıyla baş edebilmek için daha faz-
la esneklik sağlayarak güçlü tedarikçilere kar-
şı savunma sağlar. Düşük maliyet yönetimine 
yön veren faktörler genellikle, ölçek ekonomile-

ri ya da maliyet kârları açısından önemli işti-
rak zorluklarına da sebep verir.5

Bu düşük maliyet yönetimi ve daha yük-
sek kâr payları arayışı, 1960’larda doğrudan 
yabancı yatırımların yaygınlaşmasıyla baş-
layarak, üretimin bir hayli fazla bölümünün 
“açıkta kalması”na yön vermiştir. Ancak bu, 
geniş bir düşük ücretli emek yaratmak ama-
cıyla, üçüncü dünya ülkelerinde devasa po-
tansiyel emek havuzlarının başarılı akışını 
gerektirdi. Son on yıllarda sermayeye uygun 
küresel emek gücünün genişlemesi esas ola-
rak iki faktör sebebiyle meydana geldi: (1) 
topraklardan çiftçilerin çıkartılmasıyla kent-
teki gecekondu nüfusunun genişlemesi sonu-
cunda endüstriyel tarım aracılığıyla küresel 
az gelişmiş ülkelerin büyük bir kısmının tarı-
ma dayalı emeğinin düşürülmesi/çiftçilikten 
koparılması; ve (2) önceki “fiilen var olan sos-

5 See Paul M. Sweezy, Four Lectures on Marxism (New York: Monthly Review Press, 1981), 64–65; Mic-
hael E. Porter, Competitive Strategy (New York: The Free Press, 1980), 35–36.

Grafik 1. Sanayi İstihdamı Dağılımı, 1980-2008

KÜRESEL YEDEK EMEK ORDUSU VE YENİ EMPERYALİZM



40

yalist” ülkelerin emek gücünün dünya kapita-
list ekonomisiyle birleşmesi. 1980 ve 2007 yıl-
ları arasında küresel emek gücü, Uluslararası 
Çalışma Örgütü’ne (ILO) göre, yüzde 63’lük 
bir artış ile 1.9 milyardan 3.1 milyara ulaştı-
-gelişmekte olan dünyada bulunan emek 
gücünün yüzde 73’ü ve tek başına Çin’de ve 
Hindistan’da yüzde 40’ı ile. 6

“Gelişmekte olan ülkeler”in (bazı Doğu 
Avrupa ülkelerini içerse de, burada küresel 
Güney’den bahsedilmekte) payındaki deği-
şim, dünya sanayi istihdamında, “gelişmiş ül-
keler” (küresel Kuzey) ile ilişkili olarak, Tablo 
1’de görülebilir. Bu, Güney’in sanayi istihda-
mı paylaşımının 1980’de yüzde 51’den 2008’de 
yüzde 73’e kadar büyük ölçüde yükseldiğini 
gösteriyor. Birleşik Devletler’in toplam itha-
latına oranla, gelişmekte olan ülkelerin itha-
latı, yirminci yüzyılın ikinci yarısında dörtten 
daha fazlasına katlamıştır. 7

Notlar: “Sanayi İstihdamı”, madencilik, 
imalat, kamu hizmetleri (elektrik, gaz ve su te-
dariki) ve inşaatı içeren geniş bir kategoridir. 
2003’ten 2007’ye kadar, imalat ve madencilik, 
Birleşik Devletlerdeki toplam sanayi istihda-
mın yüzde 58.1’ini bulurken, Çin’de oran, yüz-
de 75.2 idi. Bu nedenle, en büyük iki ekonomiye 
dayanarak, geniş “sanayi istihdamı” kategorisi 
sistemsel olarak, dünya imalat paylaşımının 
gelişmekte olan ülkelerdeki gelişme kapsamını 
daha azmış gibi gösterir. Ülkeleri “gelişmek-
te olan” (Güney) ve “gelişmiş” (Kuzey) olarak 
sınıflandırmak Birleşmiş Milletler Ticaret ve 
Kalkınma Konferansı’ndan (UNCTAD) çık-
madır. Örnek, bütün dönemde 83 ülkenin or-

talamasını almıştır ve ILO veri kullanılırlığına 
bağlı ülke-düzey dizisinde kopmalar olmuştur. 
Örneğin, veri sadece Hindistan için 2000 ve 
2005 yıllarında mevcuttu ve bu iki yıl içindeki 
ani artışları açıklar. 

Kaynaklar: ILO, “Key Indicators of the La-
bour Market (KILM), 6. Basım, Yazılım Paketi 
(Cenevre: Uluslararası Çalışma Örgütü, 2009); 
UNCTAD, “Ülkeler, Ekonomik Gruplamalar”, 
28 Haziran 2011’de oluşturulan UNCTAD 
Online İstatistiki Veritabanı, http://unctadstat.
unctad.org (Cenevre: İsviçre 2011)

Bu küresel mega trendlerin sonucu, bu-
gün bir yandan aşağıda, küresel emek sonu 
gelmeyen düşük ücretlerle ve üretici istihda-
mın kronik yetersizliğiyle yüzleşirken, tepede 
yoğunlaşmış şirket kontrolüyle ve kârlarıyla 
bulduğumuz dünya ekonomisinin tuhaf ya-
pısıdır. Olgun ekonomilerdeki durgunluk ve 
hasıl olan birikim finansallaşması, Morgan 
Stanley’den Stephen Roach’un “küresel emek 
arbitrajı” olarak sözlendirdiği şeyi, yani şir-
ketler ve yatırımcıların büyük geri dönüşle-
riyle sonuçlanan uluslararası ücret hiyerar-
şisini sömürmekten gelen ekonomik ödül 
sistemini yürütmesine yardım ederek, bu eği-
limleri pekiştirmiştir. 8

Buradaki savımız, emperyalist sistemdeki 
(başka bir yerde tartıştığımız çok uluslu şirke-
tin kendisinin analizi ötesinde) bu değişim-
leri anlamanın püf noktasının, küresel yedek 
ordusunun gelişiminde bulunması gerekti-
ğidir—ilk fark edenlerden biri Hymer olan. 
Küresel kapitalist emek gücünün gelişiminin 
(mevcut yedek emek ordusu dâhil) üçüncü 

6 Ajit K. Ghose, Nomaan Maji ve Christoph Ernst, The Global Employment Challenge (Geneva: Inter-
national Labour Organisation, 2008), 9–10. On depeasantization see Farshad Araghi, “The Great Global 
Enclosure of Our Times,” in Fred Magdoff, John Bellamy Foster ve Frederick H. Buttel, eds., Hungry for 
Profit (New York: Monthly Review Press, 2000), 145–60.
7 John Smith, Imperialism and the Globalisation of Production (Ph.D. Thesis, University of Sheffield, 
July 2010), 224.
8 Stephen Roach, “How Global Labor Arbitrage Will Shape the World Economy,” Global Agenda Maga-
zine, 2004, http://ecocritique.free.fr; John Bellamy Foster, Harry Magdoff ve Robert W. McChesney, “The 
Stagnation of Employment,” Monthly Review, 55, no. 11 (Nisan 2004): 9–11.

JOHN BELLAMY FOSTER



41

dünya işçiliğinin konumunu büyük ölçüde 
değiştirmesinin yanı sıra, ücret düzeylerinin 
durağan olduğu ya da bu veya başka sebep-
lerden dolayı düştüğü zengin ekonomilerdeki 
işçiliğe de bir etkisi olmuştur. Her yerde, ço-
kuluslu şirketler, dünya çapında sermaye ve 
işçiliğin nispi durumlarını değiştirerek, böl 
ve yönet politikasını uygulamışlardır. 

Anaakım ekonomistler, bu değişimleri ana-
liz etmekte pek yardımcı olmuyor. New York 
Times köşe yazarı Thomas Friedman tarafın-
dan geliştirilen küreselleşmenin Panglossyen 
(mantıksız derecede iyimser; ç.n.) bakış açısı-
na göre, çoğu geleneksel ekonomistler küresel 
emeğin gelişimini, Kuzey-Güney iş değişimini 
ve uluslar arasındaki ekonomik farklılıkların 
(avantajlar/dezavantajlar) yok olduğu yer olan 
giderek yükselen “düz dünya”yı açıkça yansıt-
tığı için uluslararası düşük ücret rekabetinin 
yayılmasını görüyorlar.10 Geleneksel ekono-
mist tutumunu temsil eden Paul Krugman’ın 
belirttiği gibi: “Eğer politika oluşturanlar ve 
aydınlar, düşük ücret rekabetinin [gelişmiş 
ülkeler ve küresel ekonomi için] ters etkile-
rinin vurgulanmasını önemli buluyorlarsa, o 
zaman, en azından ekonomistler ve iş liderleri 
için de onlara hatalı olduklarını söylemek eşit 
derecede önemlidir. Burada Krugman’ın ha-
talı muhakemesi, ücretlerin daima verimlilik 
gelişimine göre düzenlendiği varsayımına te-
mellendirilmiştir ve kaçınılmaz sonuç yeni bir 
dünya ekonomik dengesi olacaktır.11 Her şey, 
bütün kapitalist dünyaların en iyisindeki, en 
iyisi için. Aslında, bu anlamda geleneksel eko-

nomist kampında endişeler varsa, göreceğimiz 
gibi, küresel emek arbitrajından gelen büyük 
kazanımların ne kadar süre korunabileceğine 
dair kaygılarla ilgili olmak zorunda.12 

Keskin bir tezatla, küresel emek arbitrajı 
olayının arkasında, Marx’ın “kapitalist biriki-
min mutlak genel yasası” geliştirilmesinde yeni 
bir küresel söylemin yattığını vurgulayan bir 
yaklaşım geliştirelim. Bu söyleme göre:

Toplumsal refah, işler sermaye ve bunun 
gelişiminin enerjisi ve kapsamı ne kadar büyük 
olursa, proletaryanın mutlak hacmi, işçiliğinin 
verimliliği ve endüstriyel yedek emek ordu-
su da o kadar büyük olur… Fakat aktif emek 
ordusuna nispeten bu yedek ordusu ne kadar 
büyük olursa, sefaleti, işçilik şeklinde uğramak 
zorunda olduğu işkence miktarına ters oranda 
olan birleştirilmiş artık nüfusun hacmi o kadar 
büyük olur. Sonuçta, işçi sınıfının ve endüstri-
yel yedek ordusunun muhtaçlaştırılmış kısım-
ları ne kadar kapsamlı olursa, resmi muhtaç-
laştırma o kadar büyük olur. Bu, kapitalist 
birikimin mutlak genel yasasıdır.13

Harry Magdoff ve Paul Sweezy’nin 
1986’da belirttiği gibi:
Bugünlerde… bu ‘yasa’nın hareket alanı 

bütün küresel kapitalist sistemdir ve bunun 
en görkemli dışavurumları, işsizlik oranla-
rının yüzde 50’ye ulaştığı ve yoksulluk, açlık 
ve açlıktan ölmenin artarak yerel hale geldiği 
üçüncü dünya ülkeleridir. Ancak, ileri düzeyde 
kapitalist ülkeler hiçbir şekilde bunun işleyişine 

9  See John Bellamy Foster, Robert W. McChesney ve R. Jamil Jonna, “The Internationalization of Mono-
poly Capital,” Monthly Review 63, no. 2 (June 2011): 1–23.
10 Thomas L. Friedman, The World is Flat (New York: Farrar, Straus ve Giroux, 2005). Friedman yanlış 
biçimde kendisinin “yassı dünya hipotezi”nin ilk kez Marx tarafından geliştirildiğini iddia ediyor. See 
234–37.
11 Paul Krugman, Pop Internationalism (Cambridge, Massachusetts: MIT Press, 1996), 66–67. Ülkeler 
arasındaki, temel olarak verimlilik endekslerini yansıtan beklenen ücret farklarının saçmalığına dair: 
Bkz. Marx, Capital, cilt 1, (London: Penguin, 1976), 705.
12 Küresel emek arbitrajının son bulmasına dair korkular için bkz. “Moving Back to America,” The Eco-
nomist, May 12, 2011, http://economist.com.
13 Karl Marx, Capital, cilt. 1, 798. 

KÜRESEL YEDEK EMEK ORDUSU VE YENİ EMPERYALİZM



42

bağışık değildir: 30 milyondan fazla kadın ve 
adam, mevcut emeğin yüzde 10’undan fazla, 
OECD ülkelerinde işsiz ve en zenginleri olan 
Birleşik Devletlerin kendisinde, resmen tanım-
lanan yoksulluk oranları, periyodik ilerleme 
döneminde bile yükselmektedir. 14

Yirminci yüzyılın sonlarının ve yirmi 
birinci yüzyılın yeni emperyalizmi, dünya 
sisteminin en tepesinde, tekel finans serma-
yesinin hükmü tarafından ve aşağıda ise bü-
yük küresel yedek emek ordusunun ortaya 
çıkışı tarafından böyle nitelendirilmektedir. 
Bu geniş kutuplaşmanın sonucu, düşük üc-
ret entegrasyonu, kapitalist üretimde yüksek 
derecede sömürülen işçiler ile Güney’den çı-
karılan, “emperyalist rant”ın bir artışıdır. Bu 
daha sonra yedek emek ordusunun büyümesi 
ve aynı zamanda sömürü düzeyinin artması 
için bir kaldıraç haline gelir.15

Marx ve Sermaye Birikiminin 
Genel Yasası
Sermaye birikiminin genel yasasına hi-

taben, ilk olarak Marx’ın taraflı yasasına yö-
neltilen yaygın bir yanlış anlamayı belirtmek 
önemlidir. Bağlamından koparılan bir ya da 
en fazla iki pasaja dayanarak, egemen çevre 
eleştirmenlerinin “fakirleştirme teorisi” ya da 
“yükselen sefalet doktrini” olarak sözlendir-
dikleri şeyi Marx’a atfetmek, bu eleştirmenler 
için alışıldık bir durumdur.16 Bunun tasviri 
John Strachey’in 1956’da Çağdaş Kapitalizm 
adlı kitabında yapılır ki, bunun büyük kısmı 
bu noktada Marx’a tartışmaya adanmıştır. 
Strachey, tekrar tekrar Marx’ın, kapitalizm 

altında artmayacak gerçek ücretleri “tahmin 
ettiğini”, böylece işçilerin ortalama hayat 
standartlarının sabit kalması veya düşme-
si gerektiğini, bunu Marx’ın tarafında derin 
bir hata olarak sunarak münakaşa etmiştir. 
Ancak, Strachey, bu görüşü geliştiren diğer 
müteakip eleştirmenlerle birlikte, Kapital’da-
ki (Komünist Manifesto’nun başlarındaki bir 
cümleyle beraber --Marx’ın ekonomiye dair 
çalışmalarından biri değil) taraflı bir cümleyi 
buna sözde delil göstermeyi başarmıştır. Bu 
yüzden, birinci cildin sonundaki “kamulaştı-
ranların kamulaştırılması”ndaki meşhur özet 
paragrafında Marx (Strachey tarafından alın-
tılandığı gibi) şöyle yazmıştır: “Bu nedenle, 
kapitalist kodamanların (ki bunlar bu dönü-
şen sürecin bütün avantajlarını gasp eder ve 
tekelleştirirler) sayısında aşamalı bir eksilme 
olurken, buna karşılık olarak yoksulluk, bas-
kı, köleleştirme, yozlaşma ve sömürüde artış 
meydana gelmektedir…” 17

Kaba bir fakirleştirme tezinin güçlükle 
çınlayan ispatı! Marx’ın değindiği daha çok, 
sistemin, tepedeki nispeten daha az sayıda bi-
reysel sermaye tarafından sermayenin giderek 
artan biçimde tekelleştirilmesi ve buna ilişkin 
aşağıdaki insanların fakirleşmesi arasında ku-
tuplaşmasıdır. Bu pasaj, gerçek ücretlerle ilgili 
hiçbir şeyden bahsetmemiştir. Ayrıca, Strac-
hey kasıtlı olarak alıntı yaptığının hemen ön-
cesindeki, Marx’ın sadece zengin ülkelerdeki 
işçi sınıfıyla alakadar olmadığı, aksine bütün 
kapitalist dünya ile ve küresel işçi sınıfıy-
la—ya da onun söylediği gibi “dünya pazar 
ağındaki tüm insanların karışımı ve bununla 

14 Harry Magdoff ve Paul M. Sweezy, Stagnation and the Financial Explosion (New York: Monthly Revi-
ew Press, 1987), 204. 2010 yılı itibariyle OECD ülkelerindeki işsizlik yüzde 38 artarak 48.5 milyon kişiye 
ulaştı. (“Unemployment, Employment, Labour Force and Population of Working Age [15-64],” OECD.
StatExtracts, [OECD, Cenevre, 2011], retrieved September 24, 2011.)
15 “Emperyalist rant” kavramı Samir Amin tarafından The Law of Worldwide Value (New York: Monthly 
Review Press, 2011) eserinde geliştirilmiştir.
16 Anthony Giddens’in şu eserindeki irdelemesine bakınız: Capitalism and Modern Social Theory 
(Cambridge: Cambridge University Press, 1971), 55–58. Giddens, kavram hatalarıyla dolu gönülsüz ve 
kafası karışık bir Marx savunması sunar.
17 John Strachey, Contemporary Capitalism, 101; Marx, Capital, cilt. 1, 929. 

JOHN BELLAMY FOSTER



43

birlikte kapitalist rejimin uluslararası karak-
ter gelişimi”- ilgilendiğini belirttiği cümleyi 
hariç tutmuştur. Aslında, Roman Rosdolsky, 
“Marx’ın Kapital’ini Yapma”da, “fakirleştirme 
teorisi”ne “gerçeğin özü”, insan sefaletinde 
olan mutlak artışa doğru bu tür eğilimlerin 
iki çevrede bulunduğunu, birincisinin (ge-
çici) krizin bütün zamanlarında, ikincisinin 
(kalıcı) ise dünyanın sözde gelişmemiş bölge-
lerinde bulunduğunu yazmıştır.18

Fakirleştirmenin kaba bir teorisinden 
uzak olmakla, Marx’ın genel yasası, sermaye 
birikiminin nasıl meydana geleceğini açıkla-
maya yönelik bir teşebbüstü: yani, iş talebin-
deki büyümenin, kârları sıkıştıracak ve biri-
kimi kesecek olan ücretlerde neden devamlı 
bir yükselişe yol açmadığı. Dahası, şunu açık-
lamaya hizmet etmiştir: 1. işsizliğin kapitalist 
sistemde oynadığı işlevsel rolü; 2. krizin bü-
tün olarak işçi sınıfına bu kadar yıkıcı olması-
nın nedeni ve 3. nüfusun büyük bir kısmının 
muhtaçlaştırılmasına yönelik eğilim. Bugün 
bu, en büyük önemini “küresel emek arbitra-
jı” hesabında taşır, yani büyük tekel kazanç-
larının sermaye kazanımları ya da işçiliğin 
küresel hareketsizliğinden çıkar sağlama için 
dünyanın gelişmemiş bölgelerine belli üretim 
sektörlerini naklederek emperyal rant ve kü-
resel Güney’in birçoğunda asgari (ya da asga-
rinin altında) ücretin varlığı.

Fredric Jameson’ın son zamanlarda “Kapita-
li Temsil Etmek”te belirttiği gibi, Marx’ın biriki-
min genel yasasına yönelik İkinci Dünya Savaşı 
sonrasının erken döneminde yapılan “alaya” 
rağmen, “bu…artık bir alay malzemesi değil.” 
Daha çok, genel yasa “dünya çapında Kapital’in 
günümüz gerçekliğine” ışık tutuyor. 19

Marx’ın tezine yakın bir inceleme yapmak 
bu nedenle önemlidir. Marx, birikimin genel 
yasasıyla ilgili en çok bilinen yegâne açıkla-
masında şöyle yazmıştır:

Nispeten sermaye biriktikçe, işçinin duru-
mu, ödemesi yüksek ya da düşük olsun, kö-
tüleşmeli… Birikimin enerjisi ve kapsamıyla 
denk olarak ilgili artık nüfusu her zaman bağ-
layan yasa, işçiyi sermayeye, Hephaestus’un 
Prometheus’u taşa bağlamasından daha kesin 
olarak perçinler. Bu, servet birikimiyle uyum-
lu olarak, sefalet birikimini gerekli bir durum 
haline getirir. Bu nedenle, bir kutuptaki bi-
rikim, aynı zamanda karşı kutuptaki sefalet, 
işçilik, kölelik, cehalet, vahşet ve ahlaki yoz-
laşmanın birikimidir, yani, sermaye olarak 
kendi ürününü üreten sınıfın tarafında. 20

Yedek emek ordusu veya “göreli artık nü-
fus” ve sermaye birikiminin arasındaki “eşit-
liğe” dikkat çekerek, Marx, “normal” şartlar 
altında, birikimin büyümesinin çok sayıda 
işçinin çıkarılmasıyla sonuçlandığı takdirde 
engellenmeden ilerleyebileceğini savlıyor-
du. İşçilerin ortaya çıkan “artıklığı”, birikimi 
durdurmaya sürükleyecek gerçek ücretler-
deki gereğinden fazla artışa doğru bir eğili-
mi engeller. O halde “fakirleştirmenin” kaba 
bir teorisinden çok, birikimin genel yasası, 
kapitalizmin, işsizlerden oluşan yedek emek 
ordusunun devamlı nesli aracılığıyla, üstteki 
göreli zenginlikle aşağıdaki göreli yoksulluk 
arasında kutuplaşmaya doğal olarak eğilimli 
olmasına ışık tutmuştur -çalışan işçilerin sö-
mürü oranındaki artış için büyük bir kaldıraç 
teşkil ederek, ikincide yer alma tehdidi ile. 

Marx, genel yasayı ele alışına doğrudan 
gözlemlemeyle başlamıştır, belirttiğimiz gibi, 
sermaye birikimi, diğer her şeyin eşit olma-
sıyla, emek talebini artırmıştır. Bu emek tale-
binin mevcut işçi tedariki ile ilişki kurması-
nı ve böylece kârları sıkıştırmak ve ücretleri 
yükseltmesini önlemek için, çıktının herhan-
gi belirli bir düzeyinde gereksinim duyulan 
emek miktarını düşürecek karşı bir kuvvetin 
varlığı lazımdı. Bu esas olarak, doğuran tek-

18 Roman Rosdolsky, The Making of Marx’s ‘Capital’ (London: Pluto Press, 1977), 307.
19 Fredric Jameson, Representing Capital (New York: Verso, 2011), 71.
20 Marx, Capital, cilt. 1, 799.

KÜRESEL YEDEK EMEK ORDUSU VE YENİ EMPERYALİZM



44

noloji ve yeni sermaye girişiyle emek verim-
liliğindeki artışlarla, emeğin yerinden edil-
mesiyle elde edildi.21 (Marx özellikle, esas 
olarak nüfus artışı tarafından belirlenen eme-
ği öngören klasik “ücretlerin tunç kanunu”nu 
reddetmişti.) Bu yolda, “üretim araçlarını sü-
rekli kökten biçimde değiştirerek” kapitalist 
sistem, daha az sıklıkla olmamakla birlikte, 
aktif emek ordusundakilerle iş için rekabet 
eden yedek emek ordusunu ya da göreli ar-
tık nüfusu çoğaltabilir. Marx, “Durgunluk ve 
ortalama refah dönemleri esnasında, endüst-
riyel yedek emek ordusu, aktif emek ordusu-
na bastırır; hararetli faaliyet ve aşırı üretim 
dönemleri esnasında ise hak taleplerine gem 
vurur. Göreli artık nüfus bu nedenle, işe ya-
radığı emeğin arz talep kanunu karşısında 
geri plandır. Bu, bu yasanın faaliyet alanını, 
kapitalin işçileri sömürmeye ve hükmetme 
becerisine kesinlikle uygun olan sınırlarına 
hapseder” demiştir. 22

Eğer birikimin bu önemli kaldıracı koru-
nacaksa, yedek emek ordusunun (eğer artış 
yoksa) aktif emek ordusuna sürekli bir oran-
da kalması için devamlı olarak doldurulması 
gerektiğini söyleyerek devam etmiştir. Gene-
raller, orduları “askere toplayarak” savaşları 
kazandılarsa, kapitalistler de “işçi ordusunu 
işten çıkararak” kazanmışlardır. 23

Marx’ın iyi bilinen sermayeyi yoğunlaş-
tırma ve merkezileştirme analizini, birikimin 
genel yasası tezinin bir bölümü olarak ge-
liştirdiğini belirtmek önemlidir. Bu yüzden, 
daha büyük ve daha az sermayeyle ekonomiye 
hükmedilmesine yönelik eğilim, yedek emek 
ordusunun büyümesinin olduğu kadar genel 
yasayla ilgili ayrıntılı tezinin bir parçasıdır. İki 
süreç birbirine ayrılmaz bir şekilde bağlıdır. 24

Marx’ın yedek emek ordusunun çeşitli bi-
leşenlerinde meydana gelen analizi karmaşık-
tı ve onun zamanı için istatistiki olarak iliş-
kili kategoriler olan kapsamlılık ve sağlamlığı 
bir arada amaçlıyordu. Bu sadece “tamamen 
işsiz” olanları değil, aynı zamanda “kısmen 
çalışan” olanları da kapsıyordu. Bu nedenle, 
göreli artık nüfus, “bütün şekillerde mevcut-
tur” diye yazmıştır. Yine de, keskin ekonomik 
kriz dönemleri dışında, göreli artık nüfusun 
üç ana şekli vardı: değişken, gizli ve durgun. 
Bunun en üstünde, yedek emek ordusunun 
çok daha fazla unsurunu saklayan resmi yok-
sulluğun sağlam bir ek alanı vardı. 

Değişken nüfus, birikimin normal iniş ve 
çıkışları yüzünden ya da teknolojik işsizlikten 
kaynaklanan çalışmayan işsizlerden oluşur-
du: son zamanlarda çalışmış ama şu anda ça-
lışmayan ve yeni iş arama sürecinde olan in-
sanlar. Burada Marx, sürekli daha genç, daha 
ucuz işçi arayan sermaye ile, istihdamın yaş 
yapısını ve işsizliğe olan etkilerini ele almıştır. 
Çalışma süreci o kadar sömürücüydü ki, işçi-
ler fiziksel olarak hızlıca tükeniyorlardı ve ol-
dukça erken bir yaşta, çalışma hayatları doğru 
dürüst bitmeden ıskartaya çıkarılıyorlardı. 25

Gizli yedek emek ordusu, Marx’ın yazdı-
ğına göre, kapitalist üretim tarafından ele ge-
çirilir geçirilmez emek talebinin “mutlak bir 
şekilde düştüğü” tarımda bulunuyordu. Bu 
nedenle, geçimlik tarımdan kentlerdeki sana-
yiye işçiliğin “sürekli bir akımı” vardı: “Kent-
lere olan devamlı hareket, kırsalda, devamlı 
gizli bir artık nüfusu önceden varsayar ki bu-
nun da kapsamı sadece dağılım kanallarının 
açık olduğu istisnai zamanlarda görülür. Ta-
rım işçisinin ücretleri bu nedenle minimuma 
indirgenir ve o her zaman yoksulluğun batak-

21 Marx, Capital, cilt. 1, 764, 772, 781–94; Marx ve Engels, The Communist Manifesto, 7; Paul M. Sweezy, 
The Theory of Capitalist Development (New York: Monthly Review Press, 1970), 87–92.
22 Marx, Capital, cilt. 1, 792.
23 Karl Marx, “Wage-Labour and Capital,” in Wage-Labour and Capital/Value, Price and Profit (New 
York: International Publishers, 1935), 45; Sweezy, The Theory of Capitalist Development, 89.
24 Marx, Capital, cilt. 1, 763, 776–81, 929.
25 Marx, Capital, cilt. 1, 794–95; David Harvey, A Companion to Marx’s Capital (London: Verso, 2010), 278, 318.

JOHN BELLAMY FOSTER



45

lığında tek ayak üstünde durur.” 26

Yedek emek ordusunun üçüncü ana şekli 
olan durgun nüfus, Marx’a göre, “aşırı derece-
de düzensiz istihdamıyla aktif yedek ordusu-
nun bir parçasını” oluşturmuştur. Bu, bütün 
yarı zamanlı, serbest (ve bugün informal ola-
rak adlandırılan) işçiliği içerir. Bu kategoride-
ki ücretlerin “işçi sınıfının ortalama normal 
düzeyinin altına batmakta olduğu” söylenebi-
lir (başka bir deyişle, emek gücünün altına). 
İşte burada yığının şişmesi büyük çapta sana-
yi ve tarım tarafından “ ‘fazlalık’ yapılanlarla” 
sonlanmıştır. Aslında, bu işçiler “[işçi] sını-
fında yedek emek ordusunun diğer unsurla-
rından daha genel bir artışın” “nispeten daha 
büyük bir parçasını” temsil etmiştir.

Bu durgun yedek ordusunun en büyük 
kısmı, imalat adına taşeron organlar tarafın-
dan uygulanan ve sözde “ucuz işçilik” tarafın-
dan hükmedilen, başlıca kadınlar ve çocuklar 
olmak üzere, “metris”ten oluşan “modern do-
mestik sanayi”de bulunması gerekirdi. Böyle 
taşeron işçiler, çoğu zaman bir sanayideki 
fabrika işinden ağır geliyordu. Meselâ, Lon-
donderry’deki bir gömlek fabrikası 1000 işçi 
alıyordu fakat ayrıca kırsal kesimde buna 
bağlı 9000 taşeron işçi bulunuyordu. Burada 
“ekonominin en kanlı yanı” açığa çıkmıştı.

Marx’a göre, fakirlik “ilgili artık nüfusun 
en düşük tortusunu” oluşturuyordu ve bü-
tün işçi nüfusunun “varlığın en istikrarsız… 
durumu”nun en belirgin olduğu yer burasıydı. 
“Fakirlik, aktif emek ordusunun hastanesi ve 

endüstriyel yedek ordusunun ölü ağırlığıdır” 
diye yazmıştır. Asıl “lümpen proletarya” ya 
da “serseriler, suçlular, fahişeler” vs. ötesinde, 
yoksulların üç kategorisi vardı. İlki, çalışabi-
lenler ve iş talebinin en çok olduğu zamanda, 
endüstriyel refahın her döneminde fakirlerin 
sayısının düşüşünü yansıtanlardı. Bu sadece 
refah zamanlarında işe alınan yoksul madde-
ler, aktif emek ordusunun bir uzantısıydı. İkin-
cisi, kapitalist sistemde yayılma dönemlerinde 
büyük rakamlarla sanayiye çekilen yetimleri ve 
fakir çocukları içerir, üçüncüsü, “cansız, kaba 
ve çalışamayacak durumda olanları, özellikle 
uyum sağlamak için yetisizliklerine, iş bölü-
münden kaynaklanan bir yetisizlik, dayana-
mayan insanları; işçinin ortalama hayat süresi-
nin ötesinde yaşamış insanları ve madenlerin, 
kimyasal işçilerin, vs. tehlikeli makinelerinin 
büyümesiyle sayıları artan sanayi kurbanlarını, 
hırpalanmışları, hastaları, dulları vs.” içine alır-
dı. Bu tür fakirlik, kapitalizmin kendisinin bir 
yaradılışıydı “fakat kapital genellikle bu [sosyal 
maliyetleri] kendi omuzlarından, işçi sınıfına 
ve önemsiz burjuvaya nakletmeyi çok iyi bilir.”

Küresel yedek ordusunun bütün kapsamı, 
çok daha fazla işçilerin geçiçi olarak istihdama 
sürüklendiği ekonomik refah dönemlerinde 
çok belirgindi. Bu yabancı işçileri içerirdi. Yu-
karıda bahsedilen yedek ordularının bölümle-
rine ilaveten, Marx, zirve üretim dönemlerinde 
İrlandalı işçilerin İngiliz sanayisinin istihda-
mının içine çekildiğini belirtmiştir—öyle ki 
İngiliz üretiminin ilgili artık nüfusunun bir 

26 Marx, Capital, cilt. 1, 795–96.
27 Marx, Capital, cilt. 1, 590–99, 793–77.
28 Marx, Capital, cilt. 1, 797–98.
29 Engels, yedek emek ordusu kavramını Marksist teoriye sokması ve işçilerin, yedek emek ordusu ya da 
göreli artık nüfus durumlarının gösterdiği şeyin, ekonominin bunları faaliyet döngüsünün zirve yaptığı 
zamanlarda içine çektiği gerçeğini netleştirmesi ile övgüyü hak eder. Bkz. Frederick Engels, The Condi-
tion of the Working Class in England (Chicago: Academy Chicago Publishers, 1984), 117–22, ve Engels 
on Capital (New York: International Publishers, 1937), 19.
30 Karl Marx, Capital, cilt. 3 (London: Penguin, 1981), Capital, cilt. 2 (London: Penguin, 1978), 486–87 
ve Capital, cilt 1, 769–70; Rosa Luxemburg, The Accumulation of Capital—An Anti-Critique ve Nikolai 
Bukharin, Imperialism and the Accumulation of Capital (New York: Monthly Review Press, 1972), 121.
31 Marx, Capital, cilt. 3, 363.

KÜRESEL YEDEK EMEK ORDUSU VE YENİ EMPERYALİZM



46

bölümünü oluşturmuşlardır. İş döngüsünün 
zirvesinde aktif emek ordusunun yedek ordu-
sunun büyüklüğüne nispeten geçici azalma, 
ortalama değerlerinin ve kar sıkıştırmanın üs-
tünde ücretler çekmede etkili olmuştur—fakat 
Marx tekrar tekrar gerçek ücretlerdeki bu tür 
artışların karlılıktaki krizin baş nedeni olmadı-
ğını ve hiçbir zaman da sistemin kendisine bir 
tehdit oluşturmadığını göstermiştir.

Bir ekonomik kriz sırasında, aktif emek 
ordusundaki birçok işçi kendileri, normal 
yedek ordusunun en üstündeki işsiz sayısını 
artırma yoluyla, “fazlalık” yapılırlardı. Böyle 
dönemlerde, ilgili artık nüfusun ağırlığı, üc-
retleri ortalama değerlerinin aşağısına çek-
meye eğilimli olurdu( şöyle ki, tarihi olarak 
emek değerinin belirlenmesi). Marx’ın kendi-
sinin de söylediği gibi, “Üretimde durgunluk 
işçi sınıfının bir kısmını aylak eder ve böylece 
çalışan işçileri ücretlerde düşüşü, hatta orta-
lamanın altında bir düşüşü, kabul edecekle-
ri konumlara yerleştirir.” Böylece, ekonomik 
kriz zamanlarında, yedek ordusunu ve aktif 
emek ordusunu içine alan organik bir bütün 
olarak işçi sınıfı, açlığa ve hastalığa dayana-
mayan birçok insanla korkunç konumlara 
yerleştirilmiştir.

Marx politik ekonomi eleştirisini tamam-
layamamış ve sonuç olarak planlanan dünya 
ticareti üzerine olan cildini asla yazmamıştır. 
Yine de, birikimin genel yasasını nihayetinde 
dünya seviyesine uzandığını gördüğü açıktır. 

Zengin ülkelerde bulunan sermayenin daha 
ucuz yurtdışı işçiliğinden—ve geniş artık iş 
havuzlarının varlığı tarafından olası hale ge-
tirilen dünyanın gelişmemiş bölümlerinde 
sömürünün daha yüksek düzeylerinden (ve 
üretimin kapitalist olmayan biçimleri) çıkar 
sağlayacağına inanmıştır. 1867’de (Kapital’in 
ilk cildinin yayımlandığı yıl) Birinci Uluslar 
arası Lausanne Kongresi’ndeki konuşmasın-
da, şöyle belirtmiştir: “İngiliz işçi sınıfı ta-
rafından sürdürülen bir çalışma gösteriyor 
ki işçilerine karşı çıkmak için, işverenler ya 
işçileri yurtdışından getiriyorlar ya da ucuz 
emeğin olduğu ülkelere imalatı naklediyorlar. 
Bu ilişkiler durumunda, eğer işçi sınıfı başarı 
şansıyla mücadelesine devam etmeyi arzulu-
yorsa, ulusal organizasyonlar uluslararası ol-
malıdır.”

Eşit olmayan değişim gerçekliği, Marx’ın 
sözleriyle, “fakirlerin değişimle kazandığı 
yerde bile zengin ülkeler fakir olanları sömü-
rür,” hem Ricardo hem de J.S. Mill’de buluna-
bilecek olan klasik ekonominin temel, bilim-
sel bir ilkesidir. Bu daha yüksek çıkarlar, fakir 
ülkelerdeki işçiliğin ucuzluğuna bağlıydı—ki 
bu az gelişmişliğe ve görünürde sınırsız iş te-
darikine atfedilebilir (her ne kadar zorla işçi-
lik olsa da). Mrx şöyle gözlemlemiştir: “Çıkar 
oranı, gelişimin daha düşük derecesi adına 
genellikle orada[kolonilerde] daha yüksektir 
ve işçilik sömürüsü de köle, ırgat vs. kulla-
nımıyla böyledir.” Bütün ticaret ilişkilerinde, 

32 Karl Marx ve Frederick Engels, Collected Works (New York: International Publishers, 1975), 422.
33  Karl Marx, Theories of Surplus Value, (Moscow: Progress Publishers, 1971), part 3, 105–6; Capital, 
cilt. 3, 344–46; David Ricardo, On the Principles of Political Economy and Taxation (Cambridge: Camb-
ridge University Press, 1951), 135–36; John Stuart Mill, Essays on Some Unsettled Questions in Political 
Economy (London: Longmans, Green, and Co., 1877), 1–46: Rosdolsky, The Making of Marx’s ‘Capi-
tal’, 307–12. 1970’lerde Marksizm içinde meydana gelen eşitsiz değişime dair geniş kapsamlı bir analiz/
tartışma. Bkz. Arghiri Emmanuel, Unequal Exchange (New York: Monthly Review Press, 172); Samir 
Amin, Imperialism and Unequal Development (New York: Monthly Review Press, 1977), 181–252. Bazı 
Marksist teorisyenler, artık değer düzeyinin çevrede merkezden daha yüksek olduğunu hâlâ reddeder. 
Bkz. Alex Callinicos, Imperialism and Global Political Economy (London: Polity, 2009), 179–81 ve Jo-
seph Choonara, Unraveling Capitalism (London: Bookmarks Publications, 2009), 34–35. Bunun karşıtı 
bir görüş için: Bkz. Sweezy, Four Lectures on Marxism, 76–77.
34 Rosa Luxemburg, The Accumulation of Capital (New York: Monthly Review Press, 1951), 361–65.
35 Marx, Capital, cilt 3, 344.

JOHN BELLAMY FOSTER



47

zengin olan ülke, “tekel çıkarlar”(ya da sö-
mürge kiraları) etkisinde olanı çıkartmak için 
bir konumda bulunurdu çünkü “daha fakir 
olan ülke, aldığından daha fazla nesnelleşti-
rilmiş işçilik verir.” Böylece, kazançların ve 
kayıpların eşitleştirildiği tek bir ülkeye karşı 
olduğu için, Marx’a göre bir ulusun diğerini 
“aldatması” oldukça mümkün ve aslında yay-
gındı. İlgili artık nüfusun büyümesi, özellikle 
küresel düzeyde, Marx’ın anlayışına göre, sö-
mürü oranını artrmada o kadar güçlü bir et-
kiyi temsil ediyordu ki, çıkar oranının düşüşü 
için bir eğilime karşı ve “ve onu felç edebile-
cek kısımda” büyük bir “karşı ağırlık” olarak 
görülebilirdi. 

Emperyalizm hakkında Marx’ın yedek 
ordusunun analizlerine yararlı eklemeler 
yapan bir klasik Marksist teorisyen de Rosa 
Luxemburg’tu. Kapital Birikimi’nde, biriki-
min devam etmesi için, “sermayenin kısıtlama 
olmaksızın dünya emeği harekete geçirebil-
me yetisinde olması gerektiğini” tartışmıştır. 
Luxemburg’a göre, Marx, gereğinden fazla 
“kapitalist gelişimin yüksek düzeyini içeren 
İngiliz konumlarından etkilenmiştir.” Tarm-
da gizli rezerve ithafta bulunmuş olmasına 
rağmen, yedek ordusunun tanımında üreti-
min kapitalist olmayan şekillerinden(çiftçilik 
gibi) artık işçilik çekmeyi ele almamıştır. An-
cak, küresel birikim için artık işçiliğin bulun-
ması gereken asıl yer burasıydı. Luxemburg, 
Marx’ın Kapital’inde genel yasasının tartış-
masına müteakip bölümde “sözde ilkel biriki-
mi” ele alışındaki kamulaştırmayı tartışması-
nın doğru olduğunu kabul etmiştir. Fakat bu 
tartışma temel olarak “kapitalin başlangıcı” 

ile ilgiliydi ve çağdaş şekilleriyle ilgili değildi. 
Bu sebeple, yedek ordusu analizinin, kapita-
list olmayan işçiliğin “sosyal rezervuarını” 
göz önünde bulundurmak için küresel bağ-
lamda uzatılması gerekiyordu.

Küresel Emek Arbitrajı
Marx, durmadan büyüyen bir pazarın, ka-

pitalist üretim biçiminin “içsel gereksinimi” 
olduğunu ileri sürmüştür. Bu içsel gereksi-
nim, 19. yüzyılın sonlarında ve 20. yüzyılın 
başlarında tekelci kapitalizmin ortaya çıkışıy-
la birlikte yeni bir anlam kazanmıştır. Çoku-
luslu şirketlerin ortaya çıkışı, bunun ilk ola-
rak dev petrol şirketlerinde ve yirminci yüzyıl 
başlarında bir avuç başka firmada görülmesi, 
daha sonrasında ise İkinci Dünya Savaşı’nı ta-
kip eden yıllarda yaygın bir fenomen haline 
gelmesi, dünya çapında sermayenin bir nok-
tada toplanması ve merkezileşmesinin ürü-
nüydü; ancak dünya emeğinin ve üretiminin 
de dönüşümünü eşit ölçüde gerektirdi. 

Aslına bakarsak, ekonomistler, özellik-
le de solda olanlar, büyük firmaların hangi 
yöntemle dünya üretimini ve çalışma ko-
şullarını yeniden yapılandırdığını anlamaya 
çalışırken 1970’lerin başında ortaya çıkan 
“küreselleşme”nin bugünkü konseptine ne-
den olan, dünya ekonomisi üzerindeki artan 
çokuluslu şirket egemenliğiydi.36 Bu, 1970’le-
rin başıyla birlikte gün gibi ortadaydı –sadece 
Hymer’in kitabında değil, Richard Barnet ve 
Ronald Müller’in 1974’te yayımlanan ve şun-
ları savundukları etkileyici “Küresel Erim” ki-
taplarında da öyleydi: “Küresel şirketin ortaya 
çıkışı, oligopol kapitalizmin küreselleşmesini 

36  “Küreselleşme” terimi ilk olarak 1930’larda türedi. Ancak Oxford İngilizce Sözlük’e göre modern eko-
nomik anlamında kavramın ilk kullanıldığı makale Fouad Ajami’nin makalesi idi: “Corporate Giants: 
Some Global Social Costs,” International Studies Quarterly 16 , no. 4 (December 1972): 513. Ajami, te-
rimi, Marx’ın “yoğunlaştırma ve merkezileştirme” kavramlarına göndermede bulunduğu bir paragrafta 
ortaya koymuştur -ve özellikle Paul Baran ve Paul Sweezy’nin dünya düzeyinde tekelci üretimin büyü-
mesinin bir belirtisi olarak çokuluslu şirketlere işaret ettiği Monopoly Capital (New York: Monthly Revi-
ew Press, 1966) eserlerinde. Baran ve Sweezy’nin analizlerinin Marksist temellerine dair eleştirel yakla-
şanlara karşın, Ajami (şu anda Hoover Enstitüsü ve Dış İlişkiler Konseyi bünyesinde bir anaakım siyaset 
bilimci) Marx’ın “çokuluslu devlerin egemenliği ve piyasaların küreselleşmesi” dediği şeyi, -uluslararası 

KÜRESEL YEDEK EMEK ORDUSU VE YENİ EMPERYALİZM



48

temsil eder. Bu, dünya ekonomisini, birbirle-
riyle pazarın geleneksel kurallarına göre re-
kabet etmeyen birkaç yüz ticari teşebbüsün 
hemen hemen tam kontrolü altına sokan bir 
tek noktada toplama ve uluslararasılaştırma 
sürecinin doruk noktasıydı.” Dahası, emeğin 
bu işe bulaştırılması da muazzam düzeydey-
di. Oligopolistik rekabetin, nasıl şu anda dün-
ya çapında en düşük birim emek maliyetini 
aramak anlamına geldiğini açıklayan Barnet 
ve Müller, bunun “az gelişmiş bir ülkede ihra-
cat düzlemi haline gelen ve Avrupalı ve Japon 
rakipleri gibi ABD şirketleri için de faaliyet 
gereksinimi halini alan bir ‘seyyar’ mağaza 
yarattığını” ileri sürmüşlerdir.37

Son yarım yüzyıl boyunca bu küresel oli-
gopoller, üretimin bütün kısımlarını zengin/
yüksek ücretli ülkelerden yoksul/düşük üc-
retli ülkelere taşımışlar, küresel düşük maliyet 
mevzisi arayışıyla, dünya emeğine yönelik böl 
ve yönet yaklaşımıyla küresel çalışma koşul-
larını değiştirmişlerdir. General Electric, Ex-
xon, Chevron, Ford, General Motors, Proctor 
and Gamble, IBM, Hewlett Packard, United 
Technologies, Johnson and Johnson, Alcoa, 
Kraft ve Coca Cola gibi önde gelen ABD ço-
kuluslu şirketleri, şu anda ABD’de istihdam 
ettiklerinden daha fazla işçiyi ülke dışında is-
tihdam ediyorlar –hatta taşeronlar vasıtasıyla 
istihdam ettikleri muazzam sayıda çalışanı bu 
sayıya katmaksızın böyle. Nike ve Reebok gibi 
bazı başlıca şirketler, –yurt içinde çalışanları 
tamamen yönetim, ürün geliştirme, pazarla-

ma ve dağıtım faaliyetleriyle sınırlandırarak- 
üretim işgücünün yüzde yüzüncü üçüncü 
dünya ülkelerindeki taşeronlara dayandırı-
yorlar.38 Sonuç, gelişmemiş ülkelerin nüfusu-
nun yabancı çokuluslu şirketlerin dikte ettiği 
şartlarda çalışan büyük kısmının, çoğu kez 
rizikolu koşullar altında proleterleşmesi ol-
makta. 

Bugün, dünya seviyesinde emeğe iki ger-
çeklik yön veriyor: biri küresel emek arbitrajı 
veya emperyal rant sistemi. Diğeri ise aşırı 
sömürücü dünya sistemini mümkün kılan 
devasa bir küresel yedek emek ordusunun 
mevcudiyeti. “Emek arbitrajı”, The Economist 
dergisi tarafından çok basit biçimde “ülke dı-
şındaki, özellikle de yoksul ülkelerdeki düşük 
ücret avantajını kullanmak” şeklinde tanım-
lanmıştır. Marx’ın dediği gibi, bu, o neden-
le bir ülkenin diğerini, yoksul ülkedeki çok 
daha yüksek emek sömürüsüne bağlı olarak 
“kazıkladığı” eşitsiz bir değişim sürecidir.39 
Çin’in endüstrileşmiş Pearl nehri deltası böl-
gesindeki üretime dair 2005 yılında yapılan 
bir çalışma, kimi işçilerin durmaksızın 16 sa-
ate kadar çalışmaya zorlandıklarını ve daya-
ğın, işçi disiplininin bir aracı olarak rutin bi-
çimde kullanıldığını ortaya koymuştu. Aşağı 
yukarı 200 milyon Çinli de yılda 100 binden 
fazla can alan tehlikeli koşullarda çalıştıkları-
nı söylemişti.40 

Küresel Güney’de üretimin büyümesinin 
ardında, büyük oranda böylesi bir aşırı sö-
mürülme yatıyor. 41 Bunun, ortaya çıkan bazı 

oligopol eğilimi bakımından- Baran ve Sweezy’nin ortaya attığı kalkınmanın türdeş biçimleri haricinde 
ortaya çıkan bir şey olarak görmüştür. İronik biçimde, Ajami, makalesinde, Baran ve Sweezy’ye karşıt 
olarak faydalandığı diğer teorisyenlerin de -Stephen Hymer, Michael Tanzer, Bob Rowthorn ve Herbert 
Schiller- Marksist ve radikal ekonomi politikçi olduklarını ve ilk ikisinin Monthly Review’de makalesi 
yayımlanan yazarlar olduğunu fark edememiştir. 
37 Richard J. Barnet ve Ronald E. Müller, Global Reach (New York: Simon ve Schuster, 1974), 213–14, 
306.
38 Foster, McChesney ve Jonna, “The Internationalization of Monopoly Capital,” 5–9.
39 “Moving Back to America.”
40 Dale Wen, China Copes with Globalization (International Forum on Globalization, 2005), http://ifg.
org; Martin Hart-Landsberg, “The Chinese Reform Experience,” The Review of Radical Political Eco-
nomics 43, no. 1 (March 2011): 56–76; Minqi Li, “The Rise of the Working Class and the Future of the 
Chinese Revolution,” Monthly Review 63, no. 2 (June 2011): 40.

JOHN BELLAMY FOSTER



49

ekonomilerin hızlı ekonomik büyümesinin 
temeli olduğu gerçeği, sistemin merkezindeki 
sermaye ve çokuluslu şirketler için olağanüstü 
devasa rantlar doğurduğu (sağladığı) gerçeği-
ni değiştirmez. Çalışma ekonomisti Charles 
Whalen’ın yazdığı gibi: “Üretimi dışarıya ta-
şımadaki birincil etken, emek maliyetini dü-
şürme arzusudur… ABD merkezli bir fabri-
kada saati 21 dolardan çalıştırılan bir işçinin 
yerine saatte 64 cent alan Çinli bir fabrika işçi 
koyulabilir. Şu anda üretimi dışarıya taşıma-
nın gerçekleşmesinin başlıca sebebi bunun 
olabilmesidir.” 42

Bununla birlikte, küresel emek arbitrajı 
sisteminin, küresel tedarik zinciri aracılığıyla 
nasıl meydana geldiği aşırı derecede karma-
şık. PC montajcısı DELL, dünya genelindeki 
çeşitli ülkelerde bulunan 300 farklı tedarik-
çiden aşağı yukarı 4500 parça satın alıyor.43 
Asya Kalkınma Bankası’nın 2010 yılında iP-
hone üretimine dair çalışmasında işaret etti-
ği gibi: “Bugün, imal edilmiş bir ürünün net 
biçimde küresel pazarın neresinde yapıldı-
ğını belirtmek neredeyse imkânsız. İnsanla-
rın iPhone’un arkasında California’da Apple 
tarafından tasarlanmış, Çin’de toplanmıştır 
ibaresini okuyabilmesini nedeni bu.” iPhone-
ların arkasındaki her iki açıklama da harfiyen 
doğru olsa da, her ikisi de gerçek üretimin 
nerede gerçekleştiği sorusunu cevaplamaz. 
Apple, iPhone’u kendisi imal etmez. Aksine, 

gerçek imalat (yani yazılım ve tasarımı ha-
riç her şey) esasen ABD dışında gerçekleşir. 
iPhone parçaları ve bileşenlerinin üretimi 
esasen Japonya, Güney Kore, Almanya ve 
ABD’de bulunan sekiz şirket (Toshiba, Sam-
sung, Infineon, Broadcom, Numonyx, Mu-
rata, Dialog Semiconductor ve Cirrus Logic) 
tarafından gerçekleştirilmektedir. iPhone’un 
başlıca parça ve bileşenleri, birleştirilmek ve 
ABD’ye yollanmak üzere Foxconn’un Çin’in 
Şenzen kentinde bulunan tesislerine gemiyle 
gönderilmektedir. 

Apple’ın, iPhone üretimindeki muazzam, 
karmaşık küresel tedarik zinciri, her bileşeni 
ayırarak, ürünün muazzam yoğunluk ve çok 
düşük ücretlerle büyük oranda ortaya çıktığı 
yer olan Çin’de gerçekleşen son birleştirme 
ile en düşük birim emek maliyetini temine 
yöneliktir. Foxconn’un Longhu, Şenzen fabri-
kasında, 300-400 bin arası işçi, aylar boyunca 
saatlerce durmaksızın hızlı el hareketleri yap-
maya zorlanan ve kendini geceleri sürekli se-
yirirken bulan işçilerle birlikte korkunç şart-
lar altında yemek yiyor, çalışıyor ve uyuyor. 
Foxconn işçilerine 2009 yılında Şenzen’deki 
en düşük aylık ücret verildi, ya da saatlik yak-
laşık 83 cent aldılar. (ABD İşgücü İstatistikleri 
Bürosu verilerine göre 2008 yılında Çin gene-
linde imalat sektörü işçilerine saatlik 1.36 do-
lar verildi) 

Nihai ürünün birleştirilmesindeki işçilerin 

41 “Aşırı sömürülmüş” teriminin Marksist teoride birbiriyle yakından ilişkili, örtüşen iki anlama sahip 
gibi göründüğü dikkate alınmalıdır: (1) emek gücünün tarihsel olarak belirlenmiş değerinden daha dü-
şük kazanan işçiler; ve (2) öncelikle küresel Güney’de eşitsiz değişime aşırı sömürülmüşlüğe tabi tutulan 
işçiler. Bununla birlikte Amin’in çerçevesinde, iki anlam birleşmiştir. Bunun nedeni, mevcut ücret oran-
ları ulusal bazda belirlenmişken, emek gücünün değerinin küresel olarak belirlenmiş ve hiyerarşik ola-
rak emperyalizme bağlı biçimde düzenlenmiş olmasıdır. İşçiler, küresel Güney’de bu nedenle genellikle 
emek gücü değerinden düşük ücretler kazanırlar.Emperyal rantın temeli budur. Bkz. Amin, The Law of 
Value and Historical Materialism, 11, 84. John Smith ve Andy Higginbottom Marx’ı temel alan benzer 
bir aşırı sömürü yaklaşımı geliştirmişlerdir. Bkz. John Smith “Imperialism and the Law of Value,” Global 
Discourse, 2, no. 1 (2011), http://global-discourse.com.
42 Charles J. Whalen, “Sending Jobs Offshore from the United States,” Intervention: A Journal of Econo-
mics 2, no. 2 (2005): 35. Quoted in Smith, The Internationalisation of Globalisation, 94.
43 William Millberg, “Shifting Sources and Uses of Profits,” Economy and Society 37, no. 3 (August 2008): 
439; Judith Banister ve George Cook, “China’s Employment and Compensation Costs in Manufacturing 
Through 2008,” U.S. Bureau of Labor Statistics, Monthly Labor Review (March 2011): 44. 

KÜRESEL YEDEK EMEK ORDUSU VE YENİ EMPERYALİZM



50

büyük emek girdisine karşı, bu işçilere yapı-
lan düşük ödemeler, yaptıkları işin iPhone’un 
toplam imalat maliyetinin sadece yüzde 3.6’sı 
tutması anlamına geliyor. 2009 yılında iPho-
ne’daki toplam kâr marjı yüzde 64’tü. iPho-
nelar ABD’de birleştirilseydi –Çin’in on misli 
olan emek maliyetleri, eşit verimlilik ve sabit 
bileşen maliyetlerini göz önünde bulundura-
rak- Apple hâlâ geniş bir kâr marjına sahip 
olacak, ancak oran yüzde 64’ten yüzde 50’ye 
düşecekti. Gerçekten de Apple, iPhone üreti-
minden sağladığı kâr marjının yüzde 22’sini 
Çinli emeğinin çok daha fazla oranda sömü-
rülmesinden elde ediyor. 44

Çin’deki montajın aksine, ABD’deki mon-
tajdaki daha düşük kâr marjlarının hesaba ka-
tılmasıyla ABD ile Çin arasındaki ücretlerde on 
misli bir farkı öngörerek, Asya Kalkınma Ban-
kası tabii ki çok ölçülü bir varsayımı benim-
semiştir. ABD İşgücü İstatistikleri Bürosu’na 
göre 2008 yılında bütün Çinli imalat işçileri, 
ABD’deki benzer bir işle karşılaştırıldığında 
oradaki ücretin sadece yüzde 4’ünü, Avrupa 
Birliği’ndekinin ise yüzde 3’ünü almaktaydı. 
45 Karşılaştırırsak, 2008 yılında Meksika’daki 
imalat sektörü saat ücreti, ABD’deki seviyenin 
yüzde 16’sı civarındaydı. 46 

Çokuluslu şirketlerin –genellikle taşeron-
lar vasıtasıyla çalışan- böl ve yönet eğilimine 
yol açan Çin’deki düşük ücret “avantajı”na 
karşı, Asya’nın Kamboçya, Vietnam, Bang-
ladeş gibi bazı bölgeleri hâlâ bazı üretim 
sektörlerini, hafif endüstriyel tekstil üretimi 

gibi sektörleri konumlandırmaları için daha 
düşük saat ücretlerine sahiptir- New York 
Times’ın Temmuz 2010’da gösterdiği şekilde, 
Wal-Mart ve Liz Claiborne gibi şirketler için 
ürünler üreten Hong Kong merkezli bir şirket 
olan Li&Fung, 2010 yılında Bangladeş’deki 
üretimini yüzde 20 arttırdı, aynı esnada en 
büyük tedarikçisi Çin’de yüzde 5 düşüş ya-
şandı. Bangladeş’deki hazır giyim işçileri ayda 
yaklaşık 64 dolar kazanırken, Çin’in sahil ke-
simindeki üretim alanlarında en düşük ücret-
ler 117 ila 147 dolar arasındaydı. 47

Çokuluslu şirketler için bütün bunların 
net bir mantığı var. General Electric CEO’su 
Jeffrey Immelt’in belirttiği gibi, “Çin’in en 
başarılı stratejisi –Çin’in, küresel emek arbit-
rajını açık biçimde desteklemesiyle birlikte-, 
ülkenin deflasyonist gücünü ihraç ederken 
pazar büyüklüğünden faydalanması”. Bu “def-
lasyonist güç” tabii ki daha düşük emek be-
delleriyle ilgili. O yüzden bu, artık değer ora-
nını yükseltmek (kâr marjlarını genişletmek) 
için küresel bir stratejiyi temsil eder. 48

Bugün Marx’ın yedek emek ordusu ana-
lizi, doğrudan ya da dolaylı olarak (şirket 
çevrelerine bile) az gelişmiş ülkelerde dü-
şük ücretli işçilerin aşırı sömürülmesinin ne 
kadar zaman süreceğinin saptanması için 
temel teşkil eder. Uluslararası Finans Kuru-
mu Başkan Vekili Jannik Lindbaek, 1997’de 
“Gelişmekte olan ekonomiler: Düşük ücret 
avantajı ne kadar sürecek” başlıklı etkileyici 
bir makale sunmuştu. Lindbaek, uluslararası 

44 Yuqing Xing ve Neal Detert, How the iPhone Widens the United States Trade Deficit with the People’s 
Republic of China, ADBI Working Paper, Asian Development Bank Institute (December 2010; paper 
revised May 2011); David Barboza, “After Spate of Suicides, Technology Firm in China Raises Workers’ 
Salaries,” New York Times, June 2, 2010, http://nytimes.com; Foster, McChesney ve Jonna, “The Interna-
tionalization of Monopoly Capital,” 17. 
45 Banister ve Cook, “China’s Employment and Compensation,” 49.
46 U.S. Bureau of Labor Statistics, “International Comparisons of Hourly Compensation Costs in Manu-
facturing,” Table I, last updated March 8, 2011, http://bls.gov.
47 Vikas Bajaj, “Bangladesh, With Low Pay, Moves In on China,” New York Times, July 16, 2010, http://
nytimes.com.
48 Immelt quoted in Millberg, “Shifting Sources and Uses of Profits,” 433. Küresel emek arbitrajının 
Marksizmi temel alan güçlü bir teorik analizi için: Bkz. Smith, Imperialism and the Globalisation of 
Production.

JOHN BELLAMY FOSTER



51

ücret farklılığının, zengin ülkelerdeki iplik-
çilik ve dokumadaki emek maliyetlerinin en 
düşük ücretlerin verildiği ülkelerin (Pakistan, 
Madagaskar, Kenya, Endonesya ve Çin) dolar 
bazında yetmiş katı olması, satın alma gücü 
paritesi (yerel hayat maliyetinin hesaba katıl-
masıyla) bazında ise on katı olması şeklinde 
çok büyük olduğuna dikkat çekmişti. 

Lindbaek, küresel sermayenin bakış açı-
sıyla temel meselenin aşırı düşük ücretlere 
ve görünürde sınırsız olan emek arzına bağlı 
olarak devasa bir üretim platformu olarak or-
taya çıkan Çin olduğunu belirtmişti. Bu du-
rumda kilit soru “Çin’in düşük ücret avantajı 
ne kadar sürecek” idi ve onun verdiği cevap 
da “Tarımsal üretim gelişip şehirlerde yeni iş-
ler yaratılırken, Çin’in muazzam yedek emek 
ordusu aşama aşama ortadan kalkmış olacak” 
şeklindeydi. Lindbaek, yirmi birinci yüzyılın 
ikinci on yılında başlaması beklenen çalışma 
yaşındaki birey sayısındaki aşağı yönelimin 
de aralarında bulunduğu çeşitli demografik 
faktörlere bakarak, Çin’deki reel ücretlerin er 
ya da geç asgari ücretin üstüne çıkacağına işa-
ret etti. Ama ne zaman? 49

Anaakım ekonomistlerde, küresel Güney’ 
deki ücretlerin baskı altında tutulmasında 
artık emeğin rolüne dair analizler, öncelikle 
W. Arthur Lewis’in 1954’te yayımlanan ünlü 
“Sınırsız Emek Arzıyla Ekonomik Kalkınma” 
makalesinden yararlanır. Tezini, Adam Smith 
ve Marx (aslında öncelikle ikincisine itibar 
ederek) gibi klasik ekonomistlere dayandıran 
Lewis, üçüncü dünya ülkelerinde çok geniş, 
görünürde “sınırsız” olan emek arzıyla birlik-
te, ücretler durgun ve asgari düzeyde kalırken 
sermaye birikiminin yüksek oranda meydana 
gelebileceğini savunmuştur. Bu, çiftçileri, geçi-
ci işçileri, küçük esnafı, hizmetlileri (ev içi ve 
ticari amaçlı), ev kadınlarını ve büyüyen nü-

fusu içeren çok büyük yedek emek ordusunun 
varlığına bağlıydı. Bununla birlikte Lewis (bu 
konudaki orijinal makalesinde), Marx’ın ken-
disinin yedek emek ordusu kavramını hatalı 
biçimde teknoloji kaynaklı işsizlik şeklindeki 
dar sorunla sınırlamıştır –bu temelde, Marx’ın 
ampirik dayanağının hatalı olduğunu iddia 
etmiş- Aslında Lewis, Marx’ın yedek emek or-
dusu analizinin daha geniş bir çerçevesini ken-
disininki olarak benimsemiştir. Bu nedenle, 
tarımdaki devasa gizli artık nüfus işaret etmiş-
tir. Aynı zamanda, kapitalist olmayan kesimin 
çiftçilikten koparılmasının nasıl gerçekleşebi-
leceğine işaret etmek için Marx’ın ilkel birikim 
kavramına başvurmuştur. 

Buna rağmen Lewis, anaakım ekonomist-
ler içerisinde en iyi, eninde sonunda bir dö-
nüm noktası ortaya çıkacağını savunmasıyla 
tanınmıştır. Belli bir noktada sermaye biriki-
mi, endüstride çalışan işçilerin gerçek ücret-
lerinde bir artışla sonuçlanacak biçimde (esa-
sen kırsaldan iç göçün azalmasından kaynaklı 
olarak) artık emek arzını aşacaktır. Onun yaz-
dığı şekliyle, “sınırsız emek”le birikim “süre-
ci” ve bunun sonucu olarak reel ücretlerdeki 
sabitlik, “sermaye birikimi emek arzıyla aynı 
düzeye geldiğinde” eninde sonunda nokta-
lanmalıdır. 50

Bugün, Marx’ın yedek emek ordusu teori-
siyle örtüşen ve aslında ondan türeyen –ama 
(Marx’ın yapmadığı şekilde) kapitalist kalkın-
manın pürüzsüz yolunun bir parçası olarak 
yoksul ülkelerdeki yedek emek ordusunun 
eninde sonunda sınırını aşacağına dair görü-
şü iler süren- Lewisçi çerçeve, egemen çevre 
ekonomistlerinin, küresel emek arbitrajının 
özellikle de Çin’e bağlı olarak ne kadar sürebi-
leceği tartışmasını ortaya atmalarındaki başlı-
ca dayanaktır. Endişe, şu anda yoksul ülkeler-
deki emeğin aşırı sömürüsünden elde edilen 

49 Jannik Lindbaek, “Emerging Economies: How Long Will the Low-Wage Advantage Last?” October 3, 
1997, http://actrav.itcilo.org.
50 W. Arthur Lewis, Selected Economic Writings (New York: New York University Press, 1983), 316–17, 
321, 348, 387–90.

KÜRESEL YEDEK EMEK ORDUSU VE YENİ EMPERYALİZM



52

dev emperyal rantların hızla ufalacağı mı ya 
da hatta ortadan kalkacağı mı şeklindedir. 
Meselâ The Economist dergisi, Çin’deki artan 
işçi isyanlarıyla birleşen Lewisçi bir dönüm 
noktasının kısa süre içinde Çin ile yapılan ti-
caretteki devasa artık kârlara bir son verme-
sinden endişe duyuyor. Dergi, Çinli işçilerin, 
en azından şehirdekilerin, şu anda “Taylandlı 
ve Filipinli emsalleri kadar pahalı olduğun-
dan” yakınıyor. Dergi, “Artık emek, bir olgu 
değil, bir süreç. Ve bu süreç çoktan hareket 
halinde olabilir” iddiasında bulunuyor. De-
mografi, Çinli kırsal emeğin aile arsaları ile 
istikrarı ve işçilerin giderek artan örgütlülüğü 
gibi bir sürü faktörün tamamı, emek kısıtl-
malarının beklendiğinden daha erken kul-
lanılmaya başlanmasına neden olabilir. The 
Economist, en azından Çin’in ihracat malları-
nın fiyatlarının yüzde 12’den fazla düştüğü ve 
Kuzey’deki sermayenin devasa kazançlar elde 
ettiği 1997-2005 yılları arasındaki dönemin 
tekrar edilecek gibi görünmediği fikrini ifade 
ediyor. Ayrıca Çin’deki ücretler yükselirse ve 
emperyal rantlar kesintiye uğrarsa çokuluslu 
şirketler nereye yönelecek? “Vietnam ucuz: 
ülkenin kişi başına geliri Çin’inkinin üçte bi-
rinden az. Fakat işçi havuzu Çin’inki kadar 
derin değil.” 51 

Ekonomist Minqi Li, Monthly Review’de-
ki yazısında 1980’lerin başından beri Çin’de 
150 milyon işçinin kırsal alanlardan kentsel 
alanlara göç ettiğine işaret ediyor. Çin bu ne-
denle, gayri safi yurt içi hasılasındaki ücretle-
rin payında 1990-2005 yılları arasında yüzde 
13’lük bir düşüş (yüzde 50’den yüzde 37’ye) 
deneyimledi. Şimdi, “hızlı birikimle geçen 
birçok yılın ardından Çin’in kırsal alanların-
daki ucuz emekten oluşan çok büyük yedek 

emek ordusu tükenmeye başlıyor.” Li, esas 
olarak, Çin’in toplam emek gücünün 2012 yı-
lında 970 milyon ile zirve yapacağını, sonra-
sında 2020 yılında 30 milyon azalacağını, bu 
düşüşün de başlıca yaş grubu (25-54 yaş arası 
grup; ç.n.) çalışan nüfus arasında daha hızlı 
gerçekleşeceğini gösteren demografik analiz-
lere odaklanıyor. Bu durumun, Çin’de işçile-
rin pazarlık gücünü geliştireceğine ve radikal 
dönüşüm meselesini arttıran endüstriyel ihti-
lafı güçlendireceğine inanıyor. Çin’in tarımsal 
olmayan nüfusu “2020 dolaylarında yüzde 
70’lik kritik eşiği” aşarsa böylesi bir endüst-
riyel ihtilaf kaçınılmaz olarak tırmanacak. 52

Başkaları ise Çin hususunda küresel emek 
arbitrajının sona ermekten çok uzak oldu-
ğunu düşünüyor. Pekin üniversitesinden bir 
ekonomist olan Yang Yao, “kırsal bölgelerin 
hâlâ Çin’in emek gücünün yüzde 45’ini”, ma-
kineleşmenin ilerlemesi ile birçoğu endüstri 
için uygun hale gelecek yüz milyonlarca ki-
şiden oluşan dev bir yedek emek ordusunu 
barındırdığını savunuyor. Stephen Roach, 
ABD ücretlerinin yüzde 4’ü olan Çin ücret-
leriyle birlikte, Çin’in “imalattaki saat ücreti”, 
Doğu Asya’nın başka herhangi bir yerinde-
kinden (Japonya hariç) yüzde 15 daha az ve 
Meksika’nın oldukça altındayken, “başlıca 
sanayi ekonomileriyle arbitraj daraltmakta 
neredeyse hiçbir oyuğun” olmadığını gözlem-
lemiştir. 53

Küresel Yedek Emek Ordusu
Bu konuda daha sağlam bir kavrayış geliş-

tirmek için, küresel yedek emek ordusunun 
mevcut tarihsel bağlamdaki görünüşüne hem 
deneysel, hem de kuramsal açıdan bakmak 
elzemdir –ve sonra da emperyalizmin tam 

51 “The Next China,” The Economist, July 29, 2010, http://economist.com.
52 Li, “The Rise of the Working Class and the Future of the Chinese Revolution,” 40–41 ve The Rise 
of China and the Demise of the Capitalist World Economy (New York: Monthly Review Press, 2008), 
87–92.
53 Yang Yao, “No, the Lewisian Turning Point Has Not Yet Arrived,” Economist.com, July 16, 2010, http://
economist.com; Stephen Roach, “Chinese Wage Convergence Has a Long Way To Go,” Economist.com, 
July 18, 2010, http://economist.com.

JOHN BELLAMY FOSTER



53

bir Marksist eleştirisini tatbik etmek. Böyle 
bir kapsamlı eleştiri olmaksızın, üretimdeki 
küresel yön değiştirme, küresel emek arbitrajı 
(Küresel emek arbitrajı, Morgan Stanley baş 
ekonomisti Stephen Roach tarafından orta-
ya atılmıştır ve uluslararası sermayenin ucuz 
emek avantajından yararlanabilmek için dur-
maksızın coğrafya değiştirmesini tanımlar; 
ç.n.) deendüstrializasyon vb. gibi konuların 
analizi, havada asılı kısmi gözlemden ibaret-
tir. 

ILO tarafından derlenen küresel işgücü 
verileri, Marx’ın aktif emek ordusu ve yedek 
emek ordusu arasındaki başlıca ayrımlarıyla 
hayli uyumlu. ILO’nun 2011 dünya işgücü 
görünümüne göre 1.4 milyar kişi yevmiyeli 
işçi –bunlardan birçoğu korunmasız istih-
dam edilmiş ve sadece part-time çalışıyorlar. 
Bunun tersine, 2009’da dünya genelinde işsiz 
sayılan çalışanların sayısı sadece 218 milyon-
du. (Kişinin işsiz olarak sınıflandırılması için, 
son birkaç hafta içinde aktif olarak iş araması 
gerekiyor). Bu anlamda, işsizler, Marx’ın bah-
settiği yedek emek ordusunun “dalgalı” kıs-
mına uygun olarak görülebilir.

Ayrıca bugün 1.7 milyar işçi “korunmasız 
istihdam” olarak sınıflandırılmış durumda. 
Bu, çalışan, fakat yevmiyeli işçi olmayanların 
tamamından oluşan –ya da Marx’ın termino-
lojisinde aktif emek ordusunun parçası olan- 
“ekonomik olarak aktif nüfus”tan arta kalan 
bir kategori. Bu kategori, iki grupta işçiyi içe-
riyor: “kendi hesabına çalışan işçiler” ve “aile-
sine katkıda bulunan işçiler”. 

“Kendi hesabına çalışan işçiler” tanımı, 
ILO’ya göre “geçimlik ve girişimci faaliyetle-
rin” bir bileşimiyle iştigal eden işçileri kapsıyor. 
Üçüncü dünya ülkelerinde, “kendi hesabına 
çalışan işçiler”in tarımsal bileşeni, büyük öl-

çüde geçimlik tarımcılık yapanlardan meyda-
na gelirken, şehirdeki bileşeni öncelikli olarak 
kayıtdışı sektörde, yani sokak işçilerinin muh-
telif çeşitleri olarak çalışan işçilerden oluşuyor. 
Mike Davis, Planet of The Slums (Gecekondu-
lar Gezegeni; ç.n.) kitabında, “Küresel kayıt-
dışı işçi sınıfının bir milyar kişilik muazzam 
büyüklüğü, onu dünyadaki en hızlı büyüyen 
ve en emsalsiz toplumsal sınıf yapıyor” gözle-
minde bulunmuştu. 54

Korunmasız istihdamın ikinci kategorisi 
olan “ailesine katkıda bulunan işçiler” ücret-
siz aile işçilerinden oluşur. Meselâ, Pakistan’da 
“1999/2000’den 2005/2006 yıllarına kadar is-
tihdama dahil olan kadın işçilerin üçte ikisin-
den fazlası ailesine katkıda bulunan işçilerden 
oluşmuştur”. 55

“Korunmasız istihdam” böylece, resmi iş-
sizlik kayıtları haricindeki çok geniş eksik is-
tihdam havuzunun büyük bölümünü kapsıyor. 
Michael Yates, burumu yansıtacak biçimde 
şöyle yazıyor: “Dünyanın büyük kısmında açık 
işsizlik bir tercih değil; işsizlik ödeneğinin veya 
diğer sosyal refah programlarının garantisi 
yok. İşsizlik ölüm demek, bu nedenle insan-
lar bu nedenle insanlar şartların ne kadar ağır 
olduğuna bakmaksızın iş bulmak zorunda.”56 
Korunmasız istihdam kapsamındaki işçilerin 
muhtelif unsurları, Marx’ın, yedek emek or-
dusunun “durgun” ve “görünmez” bölümleri 
olarak tanımladığı şeye denk düşer. 

Buna ek olarak, çalışma çağındaki birçok 
birey, ekonomik olarak aktif nüfusa dahil 
olmadığı, dolayısıyla ekonomik olarak aktif 
olmadığı şeklinde sınıflandırılıyor. Bu, başlı-
ca çalışma çağı olan 25-54 yaş arasında 2011 
yılında küresel çapta 538 milyon insanlık bir 
yekun tutuyor. Bu, -öncelikli olarak zengin 
ülkelerde- üniversite öğrencilerini, kapitalist 

54 Theo Sparreboom ve Michael P.F. de Gier, “Assessing Vulnerable Employment,” Employment Sector 
Working Paper, no. 13 (Geneva: ILO, 2008), 7; James Petras ve Henry Veltmeyer, Multinationals on Trial 
(Burlington, Vermont: Ashgate, 2007), 70; Mike Davis, Planet of Slums (London: Verso, 2006), 178.
55 International Labor Organization, Key Indicators of the Labour Market (Geneva: ILO, 2009), bölüm 
3-3; Sparreboom ve de Gier, “Assessing Vulnerable Employment,” 11.
56 Michael Yates, “Work is Hell,” May 21, 2009, http://blog.cheapmotelsandahotplate.org.

KÜRESEL YEDEK EMEK ORDUSU VE YENİ EMPERYALİZM



54

ekonominin en dibinde meydana çıkan suç 
öğelerini (Marx’ın lümpen proletarya olarak 
adlandırdığı), sistem tarafından ötekileştiril-
miş olan yılgın işçiler ve bedensel engelli işçi-
leri ve genel olarak Marx’ın işçi sınıfının dilen-
cileştirilmiş kısmı olarak - çalışma çağındaki 
bireylerin, neredeyse tamamen emek gücünün 
dışına atılan “cesareti kırılmış, tüketilmiş” ve 
bedensel engelli olanlarından oluşan kısmı- 
adlandırdıklarını kapsayan çok heterojen bir 
gruplama. Marx, bunun en riskli varoluş du-
rumu olduğunu savunmuştur. Resmi olarak 
tanımlanan “yılgın işçiler”, muhtemel işçilerin 
önemli bir kısmıdır. ILO’ya göre, yılgın işçiler 
Botswana’nın 2006 yılı işsizlik rakamlarına da-
hil edilseydi, işsizlik oranı yüzde 17.5’ten 31.6 
oranına yükselerek neredeyse iki katına çıka-
caktı. 57

Başlıca çalışma çağındaki (25-54 yaş) işsiz, 
korunmasız istihdam ve ekonomik olarak ak-
tif olmayan nüfusu alırsak ve bunları birbiri-
ne eklersek, 2011 yılında küresel yedek emek 

ordusunun en büyük boyutu olarak adlandı-
rabileceğimiz şeyi buluruz: 1.4 milyarlık aktif 
emek ordusu karşısında yaklaşık 2.4 milyar 
insan. Bu, küresel anlamda, özellikle de yoksul 
ülkelerde ücretlerin frenlenmesine yarayan ye-
dek emek ordusunun, aktif emek ordusundan 
yüzde 70 daha fazla olan biçimde en büyük 
boyutunda bulunmasıdır. Gerçekten de, söz 
konusu yedek emek ordusunun büyük kısmı, 
bugün zengin ülkelerde de bunun arttığının 
görülebilmesine karşın, geri bıraktırılmış ül-
kelerde konumlanmış durumda. Bunu çeşitli 
unsurlarının yüzde bazında analizi Grafik-2’de 
görülebilir. 

Notlar: Grafik, 25 yaşın altındaki ve 54 ya-
şın üzerindeki ekonomik olarak aktif olmayan 
nüfusu hariç tutarak toplam dünya nüfusunu 
(15 yaş ve üstü) içeriyor. 

Kaynaklar: Uluslararası Çalışma Örgütü 
(ILO), “Ekonomik Olarak Aktif Nüfus Tah-
minleri (5. baskı, 2009’da gözden geçirilmiş)”, 

57 ILO, Key Indicators, bölüm 1-C ve bölüm 5.

Grafik-2: Küresel Emek Gücü ve Küresel Yedek Emek Ordusu

JOHN BELLAMY FOSTER



55

LABORSTA Internet (Cenevre: Uluslararası 
Çalışma Örgütü); ILO “Küresel İstihdam Eği-
limleri”, 2009, 2010 ve 2011 (Cenevre: Ulusla-
rarası Çalışma Örgütü) 

Grafik-2’de tarif edilen çok geniş yedek 
emek ordusu, maksimum genişliğini yaka-
ladığı anlamına geliyor. Şüphesiz ki bazıları, 
korunmasız istihdamdaki işçilerin, bunlar 
geleneksel olarak kapitalist olmayan üreti-
me dâhil olmayan –pazarla hiçbir ilişkisi ol-
mayan geçimlik işçileri de kapsayan- köylü 
üreticiler olduğundan pek çoğunun yedek 
emek ordusuna ait olmadığını iddia etme eği-
liminde olacak. Bu kitlenin bütünüyle kapi-
talist pazar dışında olduğu tartışılabilir. Ama 
sistemin kendi bakış açısıyla da bu zor. ILO, 
bunları kayıtdışı işçilerle birlikte genel olarak 
“korunmasız istihdam edilmiş” olarak sınıf-
landırır, bunların ekonomik olarak aktif ve 
çalışan olduğunu, ancak yevmiyeli işçi olma-
dıklarını kabul eder. Sermayenin gelişimsel 
bakış açısından, korunmasız istihdamdakile-
rin tamamı potansiyel olarak yevmiyeli işçiler 
–kapitalist kalkınmanın yararına. Köylü üre-
tim ile meşgul işçiler, kapitalist biçime daha 
derin şekilde çekilecek geleceğin proleterleri 
olarak görülürler. 

Aslında bizim fiilen var olan göreli fazla 
nüfusu anlamanın bir çabası olarak küresel 
yedek emek ordusunun maksimum genişli-
ği diye öngördüğümüz rakamlar, bir bakıma 
düşük tahmin olarak görülebilir. Marx’ın 
kavrayışında, yedek emek ordusu part-time 
çalışanları da içerirdi. Ancak veri olmaması 
sebebiyle, bunları küresel yedek emek ordusu 
hesabımıza katmamız imkânsızdır. Dahası, 
ekonomik olarak aktif olmayan nüfusun, ye-
dek emek ordusu içindeki payına dair rakam-
lar sadece 24-54 yaş arasındaki çalışmayan-
ları içerir, 26-32 ve 55-65 yaş arasındakilerin 
tamamını hariç tutar. Ama gerçekçi bir bakış 
açısıyla, çoğu ülkede bu yaşlardakilerin çalış-
maya ihtiyaçları ve hakları vardır. 

ILO verilerine ilişkin belirsizliklere karşı, 

kürsel yedek emek ordusunun devasa boyu-
tuna dair hiçbir şüphe olamaz. Samir Amin’in 
2003 yılında Mothly Review’de yayımlanan 
“Dünyada Yoksulluk, Yoksullaştırma ve Ser-
maye Birikimi” başlıklı makalesindeki ana-
lizlerini gözden geçirerek bunun saklı olan 
anlamları tamamen anlayabiliriz. Amin’in 
tezi şudur: “Zengin, geniş çaplı aile tarımını 
da, endüstriyel tarım şirketlerini de kapsa-
yan modern kapitalist tarım, şu anda üçüncü 
dünya ülkelerindeki köylü üretime yönelik 
muazzam saldırıyla meşgul.” Dünya Ticaret 
Örgütü, Dünya Bankası ve IMF tarafından 
ileri sürülen ana kapitalist bakışa göre kırsal 
(çoğunlukla köylü) üretimin kaderi, zengin 
ülkelerdeki modern kapitalist tarıma dönü-
şüme bağlı. Amin’in açıkladığı şekliyle, ideal 
kapitalist tasarıda “yirmi milyon yeni modern 
çiftçi” tarafından 3 milyar kırsal işçinin daha 
yeri alınacak. 

Hakim görüşe göre bu işçiler, gelişmiş ka-
pitalist ülkeler modelinde birincil olarak kent 
merkezlerinde endüstri tarafından içine çeki-
lecek. Ancak Amin ve Hindistanlı ekonomist 
Prabhat Patnaik’in dikkati çektiği şekliyle İn-
giltere ve diğer Avrupa ekonomileri, bütün 
köylü nüfuslarını endüstrinin içine çekmek 
konusunda kendilerine yeterli değillerdi. Bü-
yük sayılarda fazla nüfusları bundan ziyade 
Amerika kıtasındaki ülkelere ve muhtelif sö-
mürgelere göç ettiler. İngiltere, 1820-1915 ara-
sında ülkeden dışarıya göç eden inan sayısı 16 
milyon iken, 1820 yılında 12 milyon nüfusa sa-
hipti. Bir başka deyişle, İngiltere nüfusundaki 
artışın yarıdan fazlası, bu dönem boyunca her 
yıl dışarıya göç etti. Bu dönem boyunca genel 
olarak Avrupa’dan “yeni dünya”ya göç toplamı 
50 milyondu. 

Böylesi kitlesel bir göç, ilkel kapitalist 
güçler için bir imkânken, bugün bu “küresel 
Güney” için mümkün değil. Dolayısıyla halen 
sistem tarafından zorla kabul ettirilen köylü 
nüfusunun azaltılma şekli, -eğer tamamen so-
nuç verseydi- kitlesel soykırıma işaret ediyor. 
Amin, bütün küresel Güney’de 50 yıldan beri 

KÜRESEL YEDEK EMEK ORDUSU VE YENİ EMPERYALİZM



56

senelik yüzde 7’lik büyümenin, bu muazzam 
tarımsal nüfus fazlasının üçte birini dahi içi-
ne çekemeyeceğine dikkat çekiyor. Michael 
Yates şunu ekliyor: “Ekonomik büyümenin 
hiçbir miktarı, bugün dünyadaki milyarlarca 
köylüyü, daha iyi çalışma türleri şöyle dur-
sun, geleneksel proletaryanın içine dahi çek-
meyecek.” 

Bu ülkelerdeki muazzam göreli fazla nü-
fusun içe çekilmesi meselesi, şehir nüfusu-
na bakıldığında daha bir görünür hale gelir. 
Dünya çapında kentsel alanlarda yaşayan, 
küresel Güney’in devasa şehirlerinde yo-
ğunlaşmış, giderek artan korkunç, gecekon-
du şsrtlarında birbiriyle sıkış tıkış biçimde 3 
milyardan fazla insan var. Birleşmiş Milletler 
İnsan Yerleşimleri Programı’nın “Gecekon-
duların İtirazı”nda açıkladığı gibi: “Şehirler, 
büyüme refahın odağı olmak yerine vasıfsız, 
korunmasız ve düşük ücretli kayıtdışı hizmet 
endüstrisinde ve ticarette çalışan fazlalık nü-
fusun çöplüğü haline gelmekte.”

Amin’e göre, bunların hepsi kapsamlı bir 
eşitsiz değişim/emperyalist rant teorisine bağlı. 
“Dünya ölçeğinde sermaye birikimini yöneten 
şartlar, eşitsiz gelişimi yeniden üretir. Geri bıra-
kılmış ülkelerin, geri kaldıklarından değil, aşırı 
sömürüldüklerinden öyle olduklarını açıklı-
ğa kavuşturur. Böylesi bir aşırı sömürülme ile 
ilişkili olan emperyalist rant sistemi, genelleş-
tirilmiş, finansallaştırılmış ve küreselleşmiş oli-
gopollerin sonraki kapitalizminin gelişmesiyle 
olgunluğa erişir ve evrenselleşir.” 58 

Prabhat Patnaik, “Paranın Değeri” kitabın-
da ve diğer çalışmalarında, yedek emek ordu-
suna odaklanarak yakından ilişkili bir bakış 
açısı geliştirmiştir. Küresel Güneydeki yoksul-
laştırılmış ülkeleri en iyi açıklayan şeyin, de-

vasa yedek emeğin varlığındansa düşük emek 
verimliliği olduğunu savunan standart ekono-
mik bakışı sorgulayarak işe başlar. “Hindistan 
ve Çin gibi hızlı büyüme ve yükselen verimliliği 
deneyimleyen ekonomilerde bile, yedek emek, 
tükenmez olma halini korumaya devam eder” 
görüşünü savunur. Bu böyledir, çünkü ileri tek-
noloji ürünlerinin üretimine doğru yön değiş-
tirmeyle ilişkili olan verimlilik artışındaki (ve 
emeğin yer değiştirmesindeki) yüksek oranla 
birlikte, “emek talebinin büyüme oranı, emek 
arzının büyüme oranını yeterince aşmaz” –yani 
yedek emek ordusunu yeterli miktarda azalt-
maya ve böylece ücretleri, asgari geçim düze-
yinin üzerine çekmeye yeterlidir. Verimlilik 
dinamiğinin ve bunun, emeğin içe çekilmesini 
nasıl etkilediğinin bir örneği, Çin’deki en düşük 
düzeydeki ücretlere karşın Foxconn’un, basit 
montaj işlemlerindeki işçileri çıkarma strateji-
sinin bir parçası olarak tesislerinde üç yıl içinde 
bir milyon robotu üretime katmayı planlaması 
gerçeğinde gözlemlenebilir. Foxconn şu anda 
Çin anakarasında, birçoğu iPhone ve iPadleri 
birleştiren bir milyon işçi istihdam ediyor.

Patnaik’in savı, ikili yedek emek ordusu 
modelini kullanması vasıtasıyla netleştirili-
yor: “prekapitalist-sektör yedek emek ordusu” 
(Luxemburg’un analizinden ilhamını almış) 
ve “dahili yedek emek ordusu.” Esas itibariy-
le, Çin ve Hindistan’da kapitalizm, ihracatını 
gitgide artan biçimde, emeğin tasfiye edilmesi 
ve büyüyen bir dahili yedek emek ordusunun 
yaratılması anlamına gelen yüksek verimlilik 
ve ileri teknoloji üretimi üzerinde temellendi-
riyor. Demek ki yüksek büyüme oranlarında 
bile prekapitalist-sektör yedek emek ordusunu, 
makineleşmeyle birlikte hızlanan dışarıya doğ-
ru akışı içine çekmesi imkânsızdır. 59 

58 Samir Amin, “World Poverty, Pauperization and Capital Accumulation,” Monthly Review 55, no. 5 
(October 2003): 1–9, ve The Law of Worldwide Value, 14, 89, 134; Prabhat Patnaik, “The Myths of Capi-
talism,” MRzine, July 4, 2011, http://mrzine.monthlyreview.org; United Nations, World Economic and 
Social Survey (New York: UN, 2004), 3; Yates, “Work is Hell”; Davis, Planet of Slums, 179; United Na-
tions Human Settlements Programme, The Challenge of the Slums (London: Earthscan, 2003), 40, 46.
59 Prabhat Patnaik, The Value of Money (New York: Columbia University Press, 2009), 212–15; “A Pers-
pective on the Growth Process in India and China,” International Development Economics Associates, 

JOHN BELLAMY FOSTER



57

Ekonomik fazlanın gelişmiş kapitalist ül-
kelere akmasını destekleyen sınırsız büyük-
lükteki sömürünün doğrudan faydaları bir 
yana, Asya’daki ve küresel Güney’in diğer 
kısımlarındaki “besleyici ülkeler”den çoku-
luslu şirketlerce düşük maliyetli ithal mal-
ların sokulması, deflasyonu arttırıcı etkide 
bulunmakta. Bu durum, paranın değerini, 
özellikle de baskın para birimi olarak doların 
değerini, dolayısıyla sermaye sınıfının finan-
sal varlıklarını koruyor. Devasa küresel emek 
ordusunun varlığı böylece küresel Güney’den 
başlayarak dünya emekçilerinin gelirlerini 
deflasyona uğramaya zorluyor, ancak aynı 
zamanda giderek artan biçimde “emek pazarı 
esnekliği”ne maruz kalan küresel Kuzey’deki 
emekçileri de etkiliyor. 

Emperyalizmin–Patnaik’in uluslararası fi-
nans - kapitalin gelişmesiyle tanımladığı- gü-
nümüzdeki safhasında, “gelişmiş ülkelerdeki 
ücretler yükselemez, bilakis ürünlerini daha 
rekabet edebilir yapmak için, üçüncü dünyada 
geçerli olan ücret düzeyleriyle bağlantılı olarak 
düşüş eğilimi gösterir. Üçüncü dünyada ücret 
düzeyleri, büyük yedek emek ordusu varlığına 
bağlı olarak, tarihsel olarak belirlenmiş yaşa-
mı sürdürme gereksinimlerini tatmin etmek 
için gerekenden yüksek değildir. Bu dünya 
sömürüsü mantığı, “emek verimliliğinin ha-
kim düzeylerinde gelişmiş ülkelerde ücretlerin 
düşmesi sırasında, ücretlerin hakim düzeyle-
rinde, üçüncü dünya ülkelerinde emek verim-
liliği gelişmiş ülkelerde erişilen düzeye doğru 
yükselir” gerçeği ile daha da ahlaksız hale gel-
mektedir. Bunun nedeni, faaliyetlerin gelişmiş 
ülkelerden üçüncü dünya ülkelerine doğru ya-

yılmasına neden olan ücret farklılıklarının var-
lığını hâlâ sürdürmesi. Bu ikili hareket, dünya 
çapında sömürü düzeyi yükselirken, toplan 
dünya üretimindeki ücret paylaşımının azal-
makta olduğu anlamına geliyor. 60

Patnaik’in “kapitalizmin paradoksu” ola-
rak adlandırdığı şeyin izleri, Marx’ın sermaye 
birikiminin genel yasasında bulunabilir: siste-
min eğilimi, görece (hatta mutlak) yoksulluğu 
büyütürken, serveti tek noktada toplamaktır. 
Patnaik, şöyle kaydeder:

“Hindistan’da tam da üretimdeki büyüme 
oranının yüksek olduğu neoliberal reform 
dönemi sırasında, günde kişi başına 2400 
kaloriden az gıdaya erişebilen kırsal nüfu-
sun oranında artış olmuştur (2004 yılında bu 
rakam yüzde 87’dir). Bu aynı zamanda, basit 
yeniden üretimi dahi sürdüremeyen yüz bin-
lerce köylünün intihar ettiği dönemdir. İşsiz-
lik oranı yükselmiş, bununla birlikte sermaye 
birikiminde muazzam bir sıçrama olmuştur; 
örgütlü sektörlerde bile reel ücret oranı en iyi 
ihtimalle sabit kalmış, buna karşın emek ve-
rimliliğinde çok büyük artış olmuştur. Kısa-
cası, kendi deneyimlerimiz kapitalist düzen-
deki insanoğlunun geleceğine dair Keynesyen 
iyimserliği yalanlar.” 61 

Marx’ın yedek emek ordusu tartışmasın-
da, işçi sınıfını en muhtaçlaştırılmış kesimi-
ni açıklamak için kullandığı “rizikolu” kav-
ramı, gelişmiş kapitalist ülkelerde yeniden 
keşfedilmiştir, üçüncü dünyaya hapsedildiği 
düşünülen eskiden var olan koşullar, zengin 
ülkelerde tekrar ortaya çıkıyor. Bu, “prekarya” 
olarak isimlendirilen bir “yeni sınıf ”ın ortaya 
çıkmasından söz edilmesine neden olmuştur 

The IDEAs as Working Paper Series, Paper no. 05/2009, http://networkideas.org, abstract, 4; Lee Chyen 
Yee ve Clare Jim, “Foxconn to Rely More on Robots; Could Use 1 Million in 3 Years,” Reuters, August 1, 
2011, http://reuters.com.
60 Prabhat Patnaik, “Notes on Contemporary Imperialism,” MRzine, December 20, 2010, http://mrzine.
monthlyreview.org; “Capitalism and Imperialism,” MRzine, June 19, 2011, http://mrzine.monthlyreview.
org; “Labour Market Flexibility,” MRzine, May 9, 2011, http://mrzine.monthlyreview.org; ve “Contem-
porary Imperialism and the World’s Labour Reserves,” Social Scientist 35, no. 5/6 (May-June 2007): 13.
61 Prabhat Patnaik, “The Paradox of Capitalism,” MRzine, October 22, 2010, http://mrzine.monthlyre-
view.org.

KÜRESEL YEDEK EMEK ORDUSU VE YENİ EMPERYALİZM



58

–gerçekte bu, işçi sınıfının muhtaçlaştırılan 
ve giderek büyüyen kesimi olsa da-. 62

Zengin ülkelerde gelişen bu prekaryanın 
dibinde, “misafir işçiler” denilenler vardır. 
Marx’ın 19. yüzyılda belirttiği gibi, zengin 
merkezlerdeki sermaye, ülke dışındaki düşük 
emek ücretinden, ya sermayenin düşük üc-
retlerin olduğu ülkelere taşınması, ya da dü-
şük ücretli emeğin zengin ülkelere taşınması 
yoluyla istifade edebiliyor. Bununla birlikte, 
yoksul ülkelerden gelen göçmen işçi kitlele-
ri, zengin ülkelerde, özellikle de ABD’de üc-
retlere gem vurulmasına yaramakta; küresel 
bir bakış açısıyla, Güney’den Kuzey’e göçen 
işçilere ilişkin en belirgin gerçeklik, küresel 
Güney’in nüfusu karşısında düşük kalan sa-
yılarıdır. 

Sonuçta, göçmenlerin toplam dünya nü-
fusundaki payı 1960’lardan bu yana kayda 
değer bir değişim göstermemiştir. ILO’ya 
göre, “1990’larda gelişmekte olan ülkelerden 
gelişmiş ülkelere yönelik göçte çok az bir 
yükselme olmuş ve bu yükselme esasen Orta 
Amerika ve Karayip ülkelerinden ABD’ye 
gerçekleşen göçteki artışla açıklanmaktadır. 
Gelişmekte olan ülkelerden gelişmiş ülkelere 
yönelik yetişkin nüfus göçünün oranı, geliş-
mekte olan ülkelerdeki yetişkin nüfusunun 
sadece yüzde 1’i kadardır. Dahası, uluslara-
rası düşük vasıflı emek gücü göçünün geliş-
mekte olan ülkelerdeki etkisi, genellikle göz 
ardı edilebilir durumda olduğu için bu göç-
menler daha yüksek vasıflı işçiler arasında 
yoğunlaşmıştır. Gelişmekte olan ülkelerden 
gelişmiş ülkelere yönelik göç, büyük oranda 
beyin göçü anlamına gelmektedir. Bu du-
ruma gelmiş olmasından dolayı 1990’larda 
sınırlanan uluslararası göç, gelişmekte olan 

ülkelerin birçoğunda, emek gücünün vasıf 
yoğunluğundaki büyümenin engellenmesine 
hizmet etmiş, bilhassa gelişmiş ülkelerde ka-
tiyen buna neden olmamıştır.” Tüm bunlar, 
sermaye uluslararası anlamda hareketli iken, 
emeğin öyle olmadığı konusundaki kilit nok-
tanın açığa kavuşmasını sağlar. 63

Yeni emperyalizmin dayanağı, küresel Gü-
ney emekçilerinin aşırı sömürüsünde ise, bu, 
emperyalizmin, kendi şartları da aşağı doğru 
çekilen küresel Kuzey’in emekçilerinin men-
faatine olduğu kesinlikle söylenemeyecek bir 
safhasıdır –hem çokuluslu şirketlerce başla-
tılan korkunç küresel ücret rekabeti, hem de 
daha esasen kapitalist çekirdekteki aşırı biri-
kim, artan durgunluk ve işsizlik. 64

Gerçekten de, üçlü grubu (ABD, Avrupa 
ve Japonya) oluşturan zengin ülkelerin hepsi, 
içeride oluşturdukları ve dışarıdan çektikleri 
artık sermayenin tamamını özümsemekteki 
yetersizliklerinden kaynaklanan derinleşen 
durgunluk koşullarında açmaza sürüklenmiş 
durumda –zayıflayan yatırım ve istihdamda 
belirginleşen bir çelişki. Bu ekonomilerin on 
yıllarca yükselmesine yardımcı olan finansal-
laşma, şimdi kendi çelişkierince durdurul-
makta; necitece itibariyle, finansal şişkinlik-
lerin bir müddet örtbas edilmesini sağladığı 
üretimin kökleşmiş sorunları şimdi ortaya 
çıkıyor. Bu, kendisini sadece azalan büyüme 
oranlarında değil, aynı zamanda yükselen atıl 
kapasite ve işsizlik seviyelerinde de ortaya ko-
yuyor. Bir küreselleşme, finansallaşma ve ne-
oliberal ekonomi politikaları çağında, devlet, 
problemi çözmek için etkin biçimde harekete 
geçebilme yetisinden yoksun ve giderek artan 
biçimde toplumun gerisinin zararına, sadece 
sermayeyi kurtarmaya yönelmekte.

62 For example, Guy Standing, The Precariat: The New Dangerous Class (New York: Bloomsbury Aca-
demic, 2011). Küresel yedek emek ordusunun, kapitalist sistemin merkezindeki bugünkü rolüne dair: 
Bkz. Fred Magdoff ve Harry Magdoff, “Disposable Workers; Today’s Reserve Army of Labor,” Monthly 
Review 55, no. 11 (April 2004): 18–35.
63 Ghose ve diğerleri, The Global Employment Challenge, 45–49.
64 Gelişmiş kapitalist ülkelerde istihdamı etkileyen bu iki olumsuz unsurla ilişkili olarak: Bkz. Foster, 
“The Stagnation of Employment.”

JOHN BELLAMY FOSTER



59

Bu ülkelerin, dünyanın geri kalanından 
çaldıkları emperyal rant, dünya sisteminin 
merkezindeki artık özümsenmesi veya aşı-
rı birikim sorunlarını sadece daha kötü hale 
getiriyor. Baran ve Sweezy, “Tekelci Sermaye” 
isimli eserlerinde mükemmel biçimde şunu 
yazmışlardı: “Yabancı yatırım, ülke içinde 
üretilen artık için bir çıkış noktası olmak şöy-
le dursun, dış ülkede üretilen artığın, yatırım 
yapılan ülkeye aktarılmasının en etkili yön-
temidir. Bu şartlar altında, yabancı yatırımın 
artık özümseme sorununu çözmeye yardım 
etmekten ziyade, bunu ciddileştirdiği tabii ki 
açıktır.” 65

Yeni Emperyalizm
Gördüğümüz biçimde, İkinci Dünya Sava-

şından bu yana –ve son birkaç on yıldır hızlanan 
biçimde- tekelci sermayenin uluslararasılaş-
ma periyodunda imalatı görece olarak küresel 
Güney’e doğru kaydırmasının büyüklüğü konu-
sunda şüphe olamaz. Söz konusu durum sıklıkla 
1974 sonrası veya 1989 sonrası fenomeni olarak 
görülmesine rağmen, Hymer, Magdoff, Sweezy 
ve Amin, çokuluslu şirketlerin gelişmesiyle (te-
kelci sermayenin uluslararasılaşmasıyla) ilişkili 
sermaye birikimi ve emperyalizmdeki bu geniş 
hareketin genel parametrelerini daha 1970’ler-
de yakalamışlardır. Büyük ölçüde, dünya imalat 
üretiminin çekim merkezinin Güney’e doğru çı-
ğır açıcı şekilde kayışının sonucu olarak, bir dü-
zine kadar yeni gelişen ekonomide çeyrek yüzyıl 
boyunca yüzde 7 ya da daha yüksek oranda ola-
ğanüstü büyüme rakamları deneyimlendi. 

Bunların en önemlisi tabii ki, sadece dünya-
nın en kalabalık ülkesi olmayan, aynı zamanda 
sözde yüzde 9 veya üzerinde rakamlarla en hızlı 
büyüme oranlarını deneyimleyen Çin’dir. Bir 
ekonomideki yüzde 7’lik büyüme oranı, her on 
yılda bir ekonomiyi iki katı büyütür, yüzde 9’luk 

oran ise sekiz yılda bir. Ancak bu, başlıca ekono-
mistlerin sık sık öne sürdükleri gibi düz bir sü-
reç değildir. Çin ekonomisi 1978’den bu yana üç 
kez iki katı büyümeye ulaştı, ancak ücretler, ülke 
içindeki yüz milyonlarca kişilik yedek emek or-
dusuna bağlı olarak asgari geçim düzeyinde veya 
bunun yakınlarında kaldı. Çin, büyüklüğüne ve 
büyüme oranına bakılarak dünya ekonomik 
gücü olarak görülebilir, fakat ücretler dünyanın 
en düşükleri arasında yer kalmaya devam ediyor. 
Bu arada Hindistan’ın kişi aşına düşen milli geli-
ri Çin’in üçte biridir. Çin’in kırsal nüfusu yüzde 
45-50 civarında tahmin edilirken, Hindistan’ınki 
yüzde 70 civarındadır. 66 

Geleneksel ekonomi teorisyenleri, tüm ülke-
lerin aynı safhalardan geçtiklerini ve er ya da geç 
emek-yoğun üretimden sermaye yoğun, bilgi 
yoğun üretime terfi ettiklerini varsayan bir ku-
ramsal kalkınma teorisine bel bağlarlar. Bu du-
rum, kişi başına düşen milli geliri 5 bin ila 10 bin 
dolar arasında olan yerlerde ortaya çıktığı varsa-
yılan “orta hale geçiş” denilen sonucu doğurur 
(Çin’de bugünkü döviz kuruna göre kişi başına 
düşen milli gelir 3 bin 500 dolar civarındadır). 
Orta hale geçişteki ülkelerde daha yüksek ücret 
oranları vardır ve daha fazla değer yaratacak, 
daha az emek-yoğun ürünlere yönelmedikçe 
rekabet edememeyle karşı karşıya kalırlar. Çoğu 
ülke geçişi sağlayamaz ve orta gelir düzeyi, bir ge-
lişimsel tuzak olup çıkar. Bu çerçeveyi temel alan 
New York Üniversitesi’nden ekonomist Michael 
Spence, “Bir Sonraki Çakışma” kitabında Çin’in 
“büyümenin başlıca yardımcısı olan emek-yo-
ğun ihracat sektörünün, rekabet edebilirliğini 
kaybetmekte olduğunu ve bu gerilemeye ya da 
ülke içine çekilmesine izin verilmesi gerektiğini 
ve zira eninde sonunda gerileyeceğini; yerlerini 
daha fazla sermaye, beşeri sermaye ve bilgi yo-
ğun sektörlerin alacağını” öne sürer. 67

65 Baran ve Sweezy, Monopoly Capital, 107–8.
66 Michael Spence, The Next Convergence (New York: Farrar, Straus, ve Giroux, 2011), 19–23, 48, 53–54, 
85–86, 107.
67 Spence, The Next Convergence, 100–3, 194–98.

KÜRESEL YEDEK EMEK ORDUSU VE YENİ EMPERYALİZM



60

Bununla birlikte Spence’in geleneksel tezi, sa-
dece tarımda yüz milyonlarca insandan oluşan 
görünmez yedek emek ordusunun var olduğu 
günümüz Çin’inin gerçekliğini yok sayar. Kapi-
talizmde, daha az emek-yoğun bir sisteme doğ-
ru ilerlemek, daha yüksek verimlilik oranları ve 
emeğin yerini teknolojinin alması anlamına gelir, 
ekonominin giderek daha büyük, yüksek değer 
elde eden pazarları fethederek montaj sektörün-
deki yedek emek ordusunu özümsemesini ge-
rektirir. Bu gerçekleşene benzeyen durumlar sa-
dece -yirminci yüzyıl başlarında hızla büyüyen, 
askerileştirilmiş emperyalist ekonomi olarak ilk 
ortaya çıkan Japonya bir yana-, dünya ekonomik 
büyüme sürecinde (bugünün derinleşen dur-
gunluğunda değil) dış ihracat pazarlarını yüksek 
değer elde edecek üretim için küresel Kuzey’e 
doğru genişletebilen “Asya Kaplanları”ndadır 
(Güney Kore, Tayvan, Singapur ve Hong Kong). 
Dünya emek gücünün yüzde 40’ı civarına iş 
bulması gereken Çin ve Hindistan için bunun 
mümkün olduğunu kanıtlamak muhtemel değil 
–ve kentsel endüstriyel sektördeki artan sınıfa. 
Avrupa’nın sömürgeci dönemindekinin aksine, 
büyük artık emek topluluklarının bir emniyet 
vanası olarak dışarıya göç etmesi mümkün değil: 
gidecek hiçbir yerleri yok. Bu arada, Çin’in içsel 
temelli sermaye birikimini yükseltme kapasite-
si, günümüz kapitalist koşullarında aynı düşük 
ücretlilerden oluşan yedek emek ordusu ve hızla 
artan eşitsizlik tarafından engellenmiş durumda. 

Tüm bunlar, birikim süreci tarafından kolaylık-
la özümsenemeyecek –özellikle, ileri teknoloji üre-
timine, yüksek kâr getiren üretime doğru giderek 
artan yönelimle birlikte- devasa yedek emek ordu-
suyla birleşen Çin’in görülmemiş birikim değerle-
rinin çelişkilerinin, belli bir noktada son haddine 
varmasının zorunlu olduğunu gösteriyor. 

Bu arada, uluslararası tekelci sermaye, Gü-

ney’deki gelişimin yönünü kontrol altına almak 
için teknoloji, iletişim, finans, ordu ve yeryüzü-
nün doğal kaynakları üzerindeki bileşik tekelle-
rini kullanır. 68

Dünya sisteminin Kuzey ve Güney’i arasın-
daki çelişkiler şiddetini arttırırken, –her yerde 
genişleyen sınıfsal farklılıklarla- bunların kendi 
iç çelişkileri de aynı şekilde şiddetlenir. Küresel 
Kuzey’deki göreli “deendüstrializasyon”, şimdi 
büsbütün reddedilebilmek için fazlasıyla net bir 
eğilimdir. Nitekim, ABD gayri safi yurtiçi hası-
lasında imalatın payı 1950’lerdeki yüzde 28’lik 
orandan 2010’lardaki yüzde 12’lik orana düş-
müş, buna dünya imalatındaki payındaki çar-
pıcı düşüş (bir bütün olarak OECD ülkeleriyle 
birlikte) eşlik etmiştir. 69 Yine de bunun, dünya 
çapında emek dengesizliği ve aşırı sömürüdeki 
büyüme şeklindeki endişe verici buzdağının gö-
rünen ucu olduğunu kavramak önemli. 

Doğrusu, insan, Nike ürünlerini pazarlama-
sı için 1992 yılında Michael Jordan’a 20 milyon 
dolar –kadınların saati 15 centten günde 11 saat 
çalıştığı Endonezya’daki dört adet ayakkabı fab-
rikasındaki toplam ücretlere eşit bir tutar- veren 
sistemin ahlaki barbarlığını aklından çıkar-
mamalı.70 bunun ardında, giderek tekelcileşen 
çokuluslu şirketlerin uluslararası “kaynak kul-
lanımı” stratejileri yatıyor. Marx’ın “kapitalist 
birikimin genel yasası”nın işleyiş alanı şimdi 
tam olarak küresel ve emek her yerde savunma 
durumunda.

Dünya emekçilerinin karşı karşıya oldu-
ğu meydan okumaya Marx’ın 1867’de Lozan 
Kongresi’nde verdiği yanıt, hâlâ mümkün olan 
tek yanıt olarak duruyor: “İşçi sınıfı, mücadele-
sine başarı şansı ile devam etmek istiyorsa, ulu-
sal örgütler uluslararası hale gelmelidir.” Yeni bir 
Enternasyonal’in zamanıdır.71

68 Samir Amin, Capitalism in the Age of Globalization (New York: Zed, 1977), 4–5.
69 Louis Uchitelle, “Is Manufacturing Falling Off the Radar?” New York Times, September 11, 2011, 
http://nytimes.com.
70 Walter LaFeber, Michael Jordan and the New Global Capitalism (New York: W.W. Norton, 1999), 
106–7, 14–48.
71 Samir Amin, “The Democratic Fraud and the Universalist Alternative,” Monthly Review 63, no. 5 (Oc-
tober 2011): 44–45, The World We Wish to See (New York: Monthly Review Press, 2008).

JOHN BELLAMY FOSTER



Turan Cografyasında Balkan Albanya’sı
(Arnavutluk)

Prof. Dr.Hilmi Özden

Turan Coğrafyası; Etrürsk, Pelasg, Kimmer, İskit, Hun, Alan, Alban, Avar, Bulgar, 
Kuman-Kıpçak, Peçenek, Oğuz ve diğer Türk kavimlerinin kültürel ve medenî dam-
gasını taşımaktadır. Arnavutların tarihi incelendiğinde, Turan tarihi dışında olmayıp, 
bizzat onunla şekillendiği görülmektedir. Bazı müellifler aksini söylese de, Balkan 
Albanyası, Kafkas Albanyası ile birlikte ele alınması gereken jeopolitik bir kimlik ta-
şımaktadır. Osmanlı’dan asırlar önce Türk kavimlerin ikamet ettiği Balkanlar, Osman-
lının gelişi ile Turan karakterini daha da kuvvetlendirmiştir. Fakat bu karakter, günü-
müzde bile aidiyet şuuru açısından gerekli kıvama gelememiştir. Bu husus da Turan 
Jeopolitikçilerine, tarihçilere ve dilcilere büyük görevler düşmektedir.

Anahtar Kelimeler
Balkanlar, Albanlar, Arnavutlar

Ahsen Batur, Kazanlı Türk Tarihçisi Mir-
fatih Zekiyev’in “Türklerin ve Tatarların Ta-
rihi” kitabının tanıtımında:  “Yıllardır Batılı 
tarihçilerin ve özellikle Hint-Avrupa teorisini 
savunanların yazdıkları mesnetsiz şeyler bey-
nimize öylesine perçinlendi ki, bunlara karşı 
ileri sürülen tezleri işitmek dahi istemiyoruz. 
Batılılar, dillerini çözemedikleri, tarihlerini 
derinlemesine inceleyemedikleri bütün doğu 
Avrupa, Kafkas ve Orta Asya halklarını İranî, 
Pers (ve Latin,Grek-HÖ) asıllı göstererek işin 
içinden kolayca sıyrılmakta, ama karşı görüşe 
de tahammül edememektedirler. Onların asıl 
dertleri, bir halkın aslını ve dilini Türk’ten baş-
ka bir yere bağlamaktır”1 demektedir.

Gerçekten Türkiye tarihçileri ve bir çok Türk 
kökenli tarihçi batılı meslektaşlarının etkisin-
de kalarak, onların söylediğinin dışına çoğu 
kez çıkamamaktadırlar. Son asırda Pelasgların, 
Etrüsklerin, İskitlerin, Kimmerlerin Türklükle-
rinden Avrupalı tarihçiler bahsettikden sonra 
Türk Tarihçileri de yazılarında bunu ifade ede-
bilmektedirler. Adile Ayda’nın Türk tarihinde 
etraflı bir şekilde bilinen ve kabul gören Hunlar 
için kullandığı şu cümle de bizler için son derece 
çarpıcıdır.

“Deguignes gibi dürüst Batılı tarihçilerin et-
kisi ile Hunlar Türk tarihçiler tarafından atalığa 
kabul edildiler”2

Fahrettin Kırzıoğlu, Kafkas Albanyasını an-
1 Zekiyev M Z., Türklerin ve Tatarların Tarihi.Çeviren.ahsen Batur. Selenge yay., İst.2006
2 Ayda A.,Türkleri İlk Ataları.Ank.1987.s.44.



62

lattığı kitabında: “Osmanlı İmparatorluğu çağın-
da Türkiye’nin, ilmî anlamda bir “Akademi” den 
mahrum bulunması, bize çok şeyler kaybettirdi. 
Bu yüzden, İslâm ve Osmanlı Hanedanı tarihi 
dışında, eski ve geniş Türk dünyasını tanıtacak 
öğretim ve araştırmalar ile yayınlardan yoksun 
kaldık; Avrupa ve Asya’daki köklü ve Osmanlı 
öncesi gayrimüslim Türkler : Karaim  Musevi; 
Karamanlı ve Gagavuz Ortodoks; Anadille-
ri, ibadetleri Türkçe, koyun ve at heykelli kabir 
taşları ile bütün gelenekleri Türk/Grigoryan 
(beyaz) Hıristiyanlar’ın, bizden kopmasına yol 
açacaktır.” sözleri ile İslam öncesi Türk Tarihini 
ihmal edişimizi vurgulaması açısından ilgi çeki-
cidir.3

Cumhuriyetin ilk yıllarından itibaren Türk 
Dili Tetkik Cemiyeti ve Türk Tarih Tetkik Cemi-
yeti (sonra bunlar Kurumlara dönüştürülmüş-
tür.) çalışmaları ile Atürk bu konuda Türk Bilim 
adamlarının önünü açmıştır. Macit Gökberk 
“Tarih Bilinci” isimli makalesinde O dönemin 
bizi tarihimizden kopardığını ileri sürenlere kar-
şı şu haklı ifadeleri kullanır; “Ancak, gerçek du-
rum tam tersinedir: Türk Toplumu hiçbir zaman 
tarihine böylesine çok yönlü, bu denli derinle-
mesine ve yoğunluğuna uzanmamıştır, denile-
bilir. Atatürk’ün ön ayak olduğu bir tarih ilgisi 
bir yandan Orta Asya’nın tarihöncesi çağ¬larına 
kadar inmiş, öbür yandan tarihimizin bir kökü-
nün de Anadolu’nun zengin kültür katlarında 
aranabileceği görüşünü getirmiştir. Bu tarih an-
layışını desteklemek, belgelemek için de kazılar 
yapılmış, Türk Tarih Kurumu ile Dil ve Tarih-
Coğrafya Fakültesi kurulmuştur. Bu Fakültenin 
Sümer, Asur, Hitit vb. uygarlıklarını kapsayan 
geniş cepheli tarih öğretim ve araştırmaları, on-
dan önceleri yurdumuzda görülmüş şey değildi.

Benim kuşağım (Macit Gökberk) ilkokulu 
Padişahlık döneminde okumuştu. Türk Tarihi 
olarak bize yalnız Osmanlı Tarihini öğrettilerdi. 
Kayıhan Oymağı’nın Anadolu’ ya gelişi, Ertuğ-
rul Gazi, Sultan Osman: okutulan Türk Tarihi-
nin başlangıç olayları bunlardı. Osmanlılardan 
önce Anadolu’da bir Türk Selçuklu Devletinin 

olduğunu, çoğumuz sonraları, okul dışında öğ-
rendik. Gerçi o sıralarda ZİYA GÖKALP Türk 
Tarihini Orta Asya’ya kadar genişletmişti. Ama 
bu anlayış okullar için henüz benimsenmemişti. 
Resmi görüş “Cihangirane bir devlet yarattık bir 
aşiretten” anlayışının içinde kalıyordu.

“Tarihin günün birinde bütün gerçeği ortaya 
koyacağı” yargısını kuşku ile karşılayabilmenin 
bir nedeni de, tarihçinin bir insan olarak içinde 
doğup büyüdüğü döneme, tarih ortamına bağlı 
olması, bu ortamın dünya görüşü değerlendir-
meleri vb. ile şartlandırılmış olmasıdır. Bu da 
tarih biliminin üzerine bir öznellik gölgesi düşü-
rür. Oysa bilim hep nesnel olmak ister, nesneyi 
olduğu gibi bilgide yansıtmaya çalışır: Bunun 
için de bilim adamının duygularını kişisel de-
ğerlemelerini işin içine karıştırmaması gerekir. 
Araştırmalarında salt nesnelliğe ulaşmayı kendi-
sine ilke yapan 19. yüzyılın ünlü Alman tarihçisi 
Ranke “kendimi ortadan kaldırıp yalnız olayları 
konuşturmak isterdim” diyor. Bu, belki de, insa-
nın gölgesini atlamayı istemesi gibi bir dilek. Bu-
nunla da tarihin bir bilim olmadığını söylemek 
istemiyoruz. Tarih de sözü edilen öznelliği aş-
mak için birtakım yöntem teknikleri geliştirmiş 
ve geliştirecektir de. Ancak, araştırıcısının belli 
bir tarihsel değer bağlamı ile belirlenmiş olması, 
“her kuşak tarihi yeni baştan yazar” anlayışına, 
bir yere kadar olsun, hak kazandırmaktadır.

Nitekim üzerindeki öznellik rengini büs-
bütün atamaması yüzünden, tarih, bilim dışı 
amaçlar için de kullanılabiliyor. Bunlardan biri, 
misyon düşüncesi doğrultusunda tarihi işlemek, 
yani bir milletin tarih içinde gerçekleştireceği bir 
görevi olduğu inancını tarih bilimi ile destekle-
mektir4.

Bizlerde bu araştırmamızda tarih disiplinin 
verilere dayanarak Balkan Albanyası’na ışık tut-
maya çalışacağız. Fakat araştırmamızda batılı bi-
lim adamlarının her söylediğini olduğu gibi ka-
bul etmek değil, tarih şuurumuzun süzgecinden 
geçirmeyi de ihmal etmeyeceğiz. İster Albanyalı 
ister Türk Bilim adamları olalım kendi tarihimi-
zi kendimiz kaleme almadıkça, öz atalarımızı 

3 Kırzıoğlu F.,”Ablanlar Tarihi” TTK.
4 Gökberk M.,Tarih Bilinci.Ömer Asım Aksoy Armağanı.Türk Dil Kurumu Yayınları. Ank. 1978. M. 
Canpolat.,S Tezcan., M Ş Onaran. s.117

PROF. DR. HİLMİ ÖZDEN



63

bile bizlere farklı gösteren, öz kardeşlikleri düş-
manlıklara dönüştüren art niyetli ideolojik araş-
tırmacılar tarihin her devrinde bulunabilecektir.

Kadim Balkan Albanyası’nın Tarihi
Albanların (Arnavutların) Türklükle olan 

kadim ilişkisi Osmanlı Türklerinin Balkanları 
fethinden asırlar öncesine uzanmaktadır. Ta-
rihçiler genellikle Albanların (Arnavutların) 
kökenini  İliryalılara dayandırmaktadır.

“Çoğu etnolog ve dilbilimcinin kanısına 
göre, İliryalılar, yarımadanın güney kısmında 
yerleşik olan ve sınırları İtalya ve Trakya’ya ka-
dar uzanan Helen öncesi Tyrrhenopelasgia hal-
kının çekirdeğini oluşturmuşlardır”.   Tyrrhe-
nopelasgia ifadesi ise Tyrrhen ve Pelasg’lardan 
oluşmaktadır. Günümüzde bir Türk kavmi 
olduğu anlaşılan “Etrüsklerin kendilerine “Ra-
sena ” demelerine rağmen, Romalılar onları 
“Tusci “ ya da “Etrusci” , Grekler de “ Tyrhen-
nes “diye adlandırıyorlar. Bu arada Tyrrhen 
sözcüğü Yunanca’da Turrhnoi şeklinde yazılır 
ve h’ nın eskiden “a” sesi verdiğini hesaba kata-
rak Turan adı ile bir ilişki düşünebiliriz” 2

Adile Ayda, “Türklerin İlk Ataları” isimli 
eserinde Pelasg ve Etrüsk kavimleri üzerine 
şunları yazmaktadır: Eski Çağa ait iki Türk 
veya Proto -Türk devleti olan Pelasg devleti 
ile Etrüsk devletidir. Her iki devlet tarih-ön-
cesi ile tarihin başlangıcı arasında yaşamış 
güçlü devletlerdir. Pelasg devleti MÖ. 3000 ci-
varında bugünkü Yunanistan’ın toprağı üze-
rinde kurulmuştur. Etrüsk devletine gelince, 
bu devleti MÖ. aşağı yukarı 1300 ile 1000 ara-
sında İtalya’ya bir kaç dalga halinde göç eden 
Proto-Türkler kurmuşlardır3.

Tarih-öncesi dönemde birer geniş ve güçlü 

devlet oldukları bir çok delillerden anlaşılan 
bu iki devleti tarihin şafağında sitelere, devlet-
çiklere bölünmüş olarak görmekteyiz4. Batılı 
tarihçiler Pelasglara karşı niçin allerji duyarlar? 
Hint-Avrupa şovenizminden dolayı olsa gerek. 
Çünkü Pelasgların Hint-Avrupalı olmadıkları 
anlaşılmıştır. 1885 yılında Limni adasının bir 
köyünde bulunmuş bir dikili taşın üzerindeki 
yazıt isbat etmiştir ki, Pelasg dili Hint-Avrupalı 
dillerden değildir. Bu dil Hint-Avrupalı diller 
gibi “flexionnel”, yani bükülen değil, “aggluti-
nant”, yani bitişken bir dildir. 5

Bugün Batılı tarihçilerin çoğu Yunanistan’ın 
tarihini yazarken, Yunanistan’a Yunanlılardan 
1000 yıl öce gelip yerleşmiş ve orada hâkimiyet 
sürmüş olan Pelasglardan söz etmezler6.

Homeros, İlyada adlı eserinin bir çok ye-
rinde Pelasglardan, daima olumlu olarak söz 
eder. Herodot ise, meşhur eserinin hemen he-
men dörtte birini Pelasglara ayırmıştır7. Eski 
Yunanlı yazarlar eserlerinde hep Pelasglarla 
Etrüskleri birbirleriyle karıştırmışlar, bu iki 
milleti kardeş millet, hâtta aynı millet saymış-
lardır. Alman ansiklopedistlerinden Pauly ve 
Wissowa’ nın meşhur “Realencyclopaedia der 
klassischen Altertumsvrissenschaft” adlı eseri 
bu bakımdan misallerle doludur8.

Adile Ayda araştırmasına şu ifadelerle de-
vam eder: “Yunanlı yazarların Pelasglarla Et-
rüskleri aynı millet saymakta haklı oldukla-
rını gösteren delil de yine bir az önce sözünü 
ettiğim, Limni adasında bulunmuş, MÖ. VII. 
yüzyıla ait dikili taştır. O dönemde Limni adası 
Pelasgların egemenliği altında idi. Çünkü ada-
nın ancak M.Ö. 510 yılında Yunanlıların eline 
geçtiği bilinmektedir9. Bütün Etrüskologlara 
göre,  Limni’de bulunan dikili taşın üzerinde-

1 www.albanian.com Çeviri: Agron http://www.arnavut.com/tarihi.php
2 http://www.hermetics.org/etruskler.html
3 Ayda A.: Türklerin İlk Ataları.ank.1987. s.202
4 a.g.e.s.202
5 a.g.e.s.203
6 a.g.e s.203
7 a.g.e s.203
8 a.g.e s.203
9 a.g.e s.204

TURAN COĞRAFYASINDA BALKAN ALBANYA’SI (ARNAVUTLUK)



64

ki yazıtın dili ile etrüskçe arasında çok büyük 
benzerlik vardır. Aradaki fark bir lehçe farkı 
niteliğindedir10. Pelasg dilinin bir Türk veya 
Proto-Türk dili olduğuna ise kesin ve redde-
dilmez bir delil vardır: Lâtin yazarlarından 
Varron, eserlerinden birinde, Pelasgların kü-

çük dağlara Tepe dediklerini söyler. Bu bilgiyi 
Isaac Taylor’un “Etruscan researches” adlı ese-
rinde bulmaktayız11. Etrüsk devleti sitelere bö-
lünmeden önce o kadar güçlü bir devletmiş ki, 
Fenikelilerle birleşerek, uzun zaman Yunanlılara 
Akdenizde nefes aldırmamıştır. Akdeniz’in Batı 
kısmı bile Tirhen, yani Etrüsk denizi adını taşı-
maktadır. Buradaki Tirhen kelimesi Etrüsklerin 
yunanca adıdır ve doğru okunuşu Turhan’dır. 
Çünkü eski Yunancada Y harfi U telâffuz edilir 
ve okunurdu. Batılılar kelimeyi bozmuşlardır12.

Adile Ayda, Etrüskler hakkında söyledik-
lerini,  “1985” yılında yayınlanmış Fransızca 
kitabında da özetlemiştir. Bu kitabının adı “Les 
Etrusques etaient des Turcs. Preuves” dir. Yani: 
“Etrüskler Türk idiler. Deliller”13. 	

Kitabında ortaya koyduğum delillerin ya-
rısı Din ile, yarısı Dil ile ilgilidir. Kitapta aşağı 
yukarı yüz delil sıralanmıştır. Bunlardan ikisi:

Etrüsklerin Proto-Türk olduklarına kesin 
delillerden biri, hem Etrüsklerde, hem Eski 
Türklerde kurtla ilgili efsanelerin bulunma-
sıdır. Bu münasebetle: Roma kurdu denilen 
meşhur antik heykel, hiç de Roma Kurdu 
değildir: Bugün Romanın Konservatörler 
Müzesinde bulunan bu heykel Romalılar ta-
rafından savaş ganimeti olarak bir Etrüsk şeh-
rinden Roma’ya getirilmiştir. Heykeli yapan 
Etrüsk heykeltıraşın adı bile bilinmektedir14.

Eski Türklerde hem erkek kurtla, hem dişi 
kurtla ilgili efsaneler vardı. Aynıyle, Etrüsk-
lerde (ve hemen bütün medeniyet ve kültür 
unsurlarını Etrüsklerden almış olan Lâtin 
Romalılarda) hem erkek kurtla, hem dişi 
kurtla ilgili efsaneler vardı. Romanın kuru-
luşu ile ilgili efsanelerden birinde Türklerin 
Oğuznamesindeki Gök-börü veya Bozkurd’a 
bile rastlanmaktadır. Yani, orduya kılavuzluk 
eden bir kurda...15.

Başka bir misal: Bugün Türklerin eski 
dini olan Şamanizme bağlı kaldıkları için, 
İslâmiyetten önceki bütün Türk efsanelerini 
muhafaza etmiş olan Yakut Türklerinin millî 
destanının bir yerinde şöyle bir olaydan söz 
edilir: Büyük yararlıklar göstermiş olan bir 
kahramanı mükâfatlandırmak için, bir tanrıça 
ona, emsin diye, çıplak sağ memesini uzatır16. 

Bundan 2500 kadar yıl önce Etrüskler bu 
sahneyi bir değil, bir kaç el aynasının arka-
sında resimlendirmişlerdir. Resimleri Alman 
etrüskologu Gerhard’ın “Etrüskische Spiegel” 
adlı eserinde görmek mümkündür17. “Tarihte 
Türk Devletleri sayılırken, Proto-Türkler ta-

10 a.g.e s.204
11 a.g.e s.204
12 a.g.e s.204
13 a.g.e s.204
14 a.g.e s.205
15 a.g.e s.205
16 a.g.e s.205
17 a.g.e s.206

Etrüsk 
Efsanesinde 
Dişi Kurt

PROF. DR. HİLMİ ÖZDEN



65

rafından Yunanistan’da kurulmuş Pelasg Dev-
leti de, İtalya’da kurulmuş Etrüsk devleti de 
sayılmalıdır. Bu, Türk tarihinin geriye doğru 
sınırlarını genişletecek, geçmişimizi zengin-
leştirecektir”18. 

“Bu çerçeveden baktığımızda  “İliryalılar 
daha geniş bir anlamda aynı zamanda Pelasgi-
alıdırlar. Dahası, Yunan yazarlarca “barbar” ve 
“Helen olmayan” olarak adlandırılan bu akraba 
ırklardan İliryalılar’ın, Gegler’in yani kuzeyli 
Arnavutlar’ın ataları, Epirotlar’ın ise Tosklar’ın 
yani güneyli Arnavutlar’ın ataları olduklarına 
inanılmaktadır. Bu genel kanaat, Strabo’nun 
İliryalılar ve Epirotlar arasında sınır oluştur-
duğunu belirttiği Via Egnatia ya da Egitana’ya 
ilişkin ifadesinin pratikte bugün Gegler’i ve 
Tosklar’ı ayıran Shkumbini ırmağının akışına 
karşılık gelmesinden doğmuştur. Aynı coğraf-
yacı, Epirotlar’ın aynı zamanda Pelasgialı ola-
rak adlandırıldıklarını ifade etmiştir. Bugün 
bile hatırası çağdaş Arnavutlarca Tanrı’ya ve-
rilen isim “Zot” olarak kalan Pelasgialı Zeus’a 
antik çağların en ünlü kahininin olduğu yer 
Dodona’da tapılmıştır. Herodot’a göre bu kut-
sal yerin civarına Pelasgia denilmekteydi19.

Anadolu’dan İtalya’ya Uzanan Köprü: 
Etrüskler Tursakalar
Eski İtalya’da Roma tarihinin seyrini iyi ta-

kip edebilmek için, öncelikle Etrüskler denilen 
kavmi daha yakından tanımak icap etmektedir. 
Çünkü Etrüskler İtalya’ya şehir kültürünü ge-
tirdikleri gibi Roma’dan çok önce İtalya’da siyasi 
egemenlik kurarak, yarımadanın kaderi üzerin-
de önemli bir rol oynamışlardır. Bütün bunlar 
bir yana, Etrüsk medeniyeti, Roma medeniyeti-
nin de temellerini oluşturmuştur20.

Yukarıda da ifade edildiği gibi;
“Hellenler’in Tyrsenler veya Tyrrhenler, 

Romalılar’ın da Tuscalar veya Etrusclar dediği, 
fakat kendilerini Rasenna adıyla anan bu kavim, 
İtalya’ya nereden ve ne zaman gelmişti? Daha 
önceki dönemlere ait kaynaklarda adları geçiyor 
muydu? Irkî kökenlerini tespit edebilmek için 
elimizde ne gibi deliller var?” Bu soruların ceva-
bını verdikten sonra adı geçen kavmin tarihini, 
belgelerin ışığında, ana hatlarıyla gözler önüne 
sermeye çalışacağız21. Bilindiği üzere, M.Ö. 13. 
yüzyılın ikinci yarısında, dünya tarihinin ilk Bo-
ğazlar Savaşı cereyan etmiştir. Bu savaş, Doğu 
ve Batı dünyalarını karşı karşıya getiren ilk bü-
yük mücadeledir. Hemen herkesin tahmin ettiği 
gibi, bu savaş, Homeros’un “İlyada” adlı desta-
nının da konusunu teşkil eden Troya savaşları-
dır22. Arkeolojik bulgulara göre, MÖ.1240-1230 
yılları arasında, Anadolu kökenli Troyalılar’la 
Yunanistan’dan gelen Akalar arasında cereyan 
eden bu mücadeleyi Akalar kazanmışlardı.

Fakat ne var ki Akalar, Troyalılar’ı mağlup et-
melerine rağmen, Troya bölgesine ve dolayısıyla 
Boğazlara egemen olamamışlardı. Çünkü, Troya 
savaşlarından hemen sonra Ön Asya dünyasını 
altüst eden büyük bir göç hareketi başlamıştı. 
Ugarit ve Mısır vesikalarından öğrenildiğine 
göre, Ege göçleri denilen bu büyük göç hareke-
ti, iki aşamada cereyan etmişti. Birinci aşama 
M.Ö.13. yüzyılın son çeyreğine (M.Ö. 1225-
1200) tarihlenirken, göçlerin ikinci aşaması 
M.Ö. 12. yüzyılın başlarına tarihlenmektedir23. 
Tamamen ekonomik nedenlerle başlayan Ege 
göçlerinin birinci aşamasına katılan kavimlerin 
adlarını, Mısır firavunu Merneptah’ın yazdır-
mış olduğu Karnak kitabesinden öğreniyoruz. 
Bu kavimler; Ekwesler24 Turşalar25 Rukkular26 

18 a.g.e s.206
19 www.albanian.com Çeviri: Agron  http://www.arnavut.com/tarihi.php
20 Memiş.E.:Eski Çağda Türkler.Çizgi kitapevi.Konya.2002.s.85.
21 a.g.e.s.85.
22 a.g.e.s.85. Troya savaşları için bkz: E Memiş, Eskiçağ Tarihinde Doğu-Batı Mücadelesi, 2.baskı, Konya 
2001, s.47-53
23 a.g.e.s.86 Ege Göçleri hakkında bilgi edinmek ilin bkz: E. Manii, Eskiçağ Tilrkiyı Tarihi, 3.baskı, Konya 
2001, s.159-168
24 a.g.e.s.86 Ekwesler - Akalar Bkz: AMMansel, Ege ve Yunan Tarihi, Ankara 1971, S.87

TURAN COĞRAFYASINDA BALKAN ALBANYA’SI (ARNAVUTLUK)



66

Şerdanalar27 ve Şekeleşler’di28 Firavun Mer-
neptah, Mısır kapılarına dayanan bu kavim-
leri mağlup etmişti. Yukarıda adları geçen 
kavimlerden Ekweşler Akalarla, Turşalar da 
Troyalılar’la idantifiye edilmektedirler. Yani, 
Troya savaşlarında karşı karşıya gelen iki kav-
mi, birden bire Ege göçleri adı verilen muhace-
rat hareketinin içerisinde görmekteyiz 29.

Ege göçlerinin ikinci aşaması hakkında bilgi 
veren en önemli vesika, Firavun III. Ramses’in 
8. idare yılına (M.Ö.1190) tarihlenen Medinet-
Habu Zafer Kitabesidir. Söz konusu kitabede 
adı geçen Firavun, Egeli kavimler üzerinde 
mutlak bir galibiyet elde ettiğini belirtmekte, 
ardından da mağlup ettiği kavimlerin adlarını 
sıralamaktadır. Bu kavimler şunlardır: Pelest-
ler, Turşalar, Şerdanalar, Şekelesler, Zakkariler, 
Danunalar ve Vavaşlar30.

Görüldüğü üzere, Troyalılar’la idantifiye 
edilen Turşalar, göçlerin bu ikinci aşaması-
na da katılmışlardır. Fakat hemen belirtelim 
ki, III. Ramses tarafından mağlup edilen bu 
kavimlerin bir kısmı, Mısır kapılarına yakın 
yerlere, Firavuna tâbi olmak ve vergi ödemek 
şartıyla yerleştirilirken, bir kısmı da yurtları-
na geri dönmüşlerdir. Yurtlarına dönmek zo-
runda kalan kavimlerden biri de Troyalılardır, 
yani Turşalar’dır.

Burada hemen belirtelim ki, Ege göçleri 
neticesinde M.Ö. 2. Binyılın büyük devletleri 
arasında yer alan Hitit, Mitanni ve III. Babil 
(Kaslar) devletleri, tarih sahnesinden çekil-
mişlerdir31.

Troyalılar bir müddet Batı Anadolu’da otur-

duktan sonra, deniz yoluyla İtalya’ya göç etmiş-
lerdir. Fakat bu göç, iki aşamada gerçekleşmiş 
gibi görünmektedir. Arkeolojik buluntulardan 
anlaşıldığına göre, bu göçlerin birinci aşaması 
M.Ö. 10. yüzyılda, ikinci aşaması ise M.Ö.8. 
yüzyılda cereyan etmişti. Troyalılar’ın İtalya kı-
yılarına ayak bastıkları bu ikinci göç hareketinin 
cereyan ettiği sıralarda Avrasya steplerinden 
gelerek Kafkaslar üzerinden Doğu Anadolu’ya 
giren iki Türk kavmi ile karşılaşıyoruz. Bun-
lar, Kimmer ve İskit kavimleridir32. Kimmer-
ler, Anadolu’da Frig Devletini yıkarak yaklaşık 
bir asır bu ülkede egemen olmuşlar, sonra da 
Lidyalılar tarafından ortadan kaldırılmışlar-
dır. İskitler ya da diğer adıyla Sakalar denilen 
Türk kavmi ise yirmisekiz yıl Doğu Anadolu’ya 
hükmettikten sonra, Kimmerler’in boşalttığı 
Güney Rusya’ya yerleşerek orada büyük İskit 
İmparatorluğunu vücuda getireceklerdir. Fa-
kat bir kısım Sakalar, Güney Rusya’ya dönmek 
yerine batıya doğru yürümeye devam ederek, 
Anadolu’yu baştan başa geçtikten sonra deniz 
yoluyla İtalya’ya gelmişlerdir. İşte Sakalar’ın bu 
grubu   ile   daha   önceden   İtalya’ya   göç   etmiş   
olan   Batı Anadolu’ lu  Troyalı’ lar,  İtalya’ da  ka-
rışıp  kaynaşarak,  bizim Etrüskler ya da Tursa-
kalar dediğimiz kavmi meydana getirmişlerdir. 
Bir başka deyişle, Etrüskler adı verilen kavim, 
Troyalılar ile Sakalar’ın birleşmesiyle oluşmuş 
yeni bir Türk topluluğudur. Dolayısıyla bu yeni 
kavmin kökeni hem Anadolu’ya hem de Orta 
Asya’ya dayanmaktadır. Onların Orta Asya kö-
kenli olduğunu gösteren başka deliller de vardır. 
Bunlardan biri, kurt motifidir. Romulus ve Ro-

25 a.g.e.s.86Tursalar =Etrüskler, Bkz: EArrer, MDOG 63, 1924, s.6; D. Pagc, Hislory and Ihe Homericlli-
ad, LosAngetıs 1959, S.1O6;A.M. Mansel, a.g.c, s.87.
26 a.g.e.s.86 Rukkular = HİM melinlerindeki Lukkalar = Klasik [ağdaki Likyahlar, Bkz: C.L. Huxley, Adı-
aeans and Hillites, Oxford 1960, s.33.
27 a.g.e.s.86 Şerdanalar = Sardıınyaltlar, Bkz: RAS Macatisler, Tlıe Philistines, Tlıeir Hislory and Civiliza-
lion, London 1914, s.24; A.M.Mansel, a.g.e., s.87
28 a.g.e.s.86 Şekelesler = Sicilyaldar, Bkz: RAS, Macalister, a.g.e., s.25; A.M. Mansel, a.g.e., s.87
29 a.g.e.s.86
30 a.g.e.s.87
32 a.g.e.s.87İskitler hakkında bilgi edinmek için bkz: E. Memiş, İskitlerin Tarihi, Konya 1987; Kimmerler 
için bkz: M. Taner Tarhan,”Eskiçağ’da Kimmerler Problemi”, VIlI. Türk Tarih Kongresi, alı 1, Ankara 
1979, s.355-369.

PROF. DR. HİLMİ ÖZDEN



67

mus kardeşleri emziren dişi kurt motifi, belli ki, 
Etrüsklerin Orta Asya ile irtibatlı olduklarının 
en önemli işaretlerinden biridir. Etrüsk kral-
larının asalarında yer alan kartal motifinin de 
Asya kökenli olduğuna şüphe yoktur.  Zira çift 
başlı kartala tarihte  ilk kez Sümerler’de   rast-
lanmaktadır.   Sümerlerler de Mezopotamya’ya 
Orta Asya’dan gelmişlerdir. Sümer çivi yazısı 
ile yazılmış tabletlerde “imdigud” denilen çift   
başlı   kartal,  Orta  Asya  Türklerinden olan 
Göktürkler’de ve daha sonraları Selçuklular’da 
da görülmektedir ki, bütün bu kavimlerin kö-
keni aynı yere dayanmaktadır.33

 Dolayısıyla Etrüskleri oluşturan iki top-
lumdan (Troyalılar + Sakalar = Etrüskler) en 
azından birinin (Sakalar), Orta Asya kökenli 
olduklarına şüphe kalmamaktadır. Etrüskler’ 
in Türk olduklarına işaret eden bir başka de-
lil de, kırmızı rengin, bütün Türkler’de olduğu 
gibi, Etrüskler’de de kutsal renk olarak kabul 
edilmesidir. Kabartmalar üzerindeki Etrüsk 
tasvirleri, bu insanların, tıpkı Türkler gibi, 
orta boylu, geniş omuzlu ve yuvarlak kafalı ol-
duklarını ortaya koymaktadır34. Görülüyor ki, 
Etrüsklerin Türk kökenli bir kavim olduğunu 
kabul etmemek için hiçbir neden yoktur35.

Etrüsk tarihine gelince, yukarıda da ifade 
ettiğimiz gibi, M.Ö.10 ve 8. yüzyıllarda olmak 
üzere iki göç dalgası halinde İtalya’ya gelen 
Etrüskler önceleri Tiber ırmağının sağ sahili 
ile Arnus ırmağının sol sahili arasında kalan 
bölgeye yerleştiler. Buraya onların adlarına 
izafeten Etruria veya Toscana denilmektedir. 
Etrüsklerin doğrudan doğruya buraya gelme-
lerinde belki de buraların maden, özellikle 
de bakır bakımından zenginliği rol oynamış 
olabilir. Herhalde gemici ve muharip kişi-

ler olarak buralara gelen Etrüskler, bölgenin 
yerli ahalisini de kendilerine tâbi yapmışlar 
ve bunların efendileri olarak birlikte yaşama-
ya başlamışlardı36. Etrüskler, o zamana ka-
dar köy kültürünü yaşamakta olan İtalya’ya, 
Anadolu ve Ege kıyılarının şehir kültürünü 
getirmişlerdir. Çağdaş kavimlerden çok daha 
yüksek bir hayat standartına sahip olan Et-
rüskler, kısa zamanda bölgedeki diğer kavim-
leri egemenlikleri altına almışlardır37. Etrüsk-
ler İtalya’ya sadece şehir hayatını getirmekle 
kalmamışlar, ziraati ve madenciliği de geliş-
tirmişlerdir. İtalya’da bağcılığı ve zeytinciliği 
bunların ilerlettiği söylenmektedir. Deniz 
ticaretini de kısa zamanda geliştiren Etrüsk-
ler, uzun müddet Akdeniz ticaretini ellerinde 
tutmuşlardır38.

M.Ö. 509 yılında Roma’da krallık rejimi yı-
kılıp Cumhuriyet dönemi başlayıncaya kadar 
iş başında kalan krallar, Etrüsk krallarıdır. Et-
rüskler, bu tarihten itibaren siyaset arenasın-
dan çekilmekle birlikte, etnik olarak mevcu-
diyetlerini yüzyıllar boyunca sürdürmüşlerdir. 
Özellikle Roma medeniyeti üzerindeki Etrüsk 
gölgesi hiçbir zaman ortadan kalkmamıştır39. 

Türklerin İlk Ataları Pelasglar
Adile Ayda, Pelasglarla ilgili yazısında şu 

soruyu sorar ve cevabını araştırır: Bugünkü ta-
rihçilerin sadece Etrüsk veya bu adın yunancası 
olan Tyrrhen diye adlandırdıkları tarihi mille-
tin eski Yunan yazarlarının pek çoğunun eser-
lerinde Tyrrhen-Pelasg veya Pelasg-Tyrrhen 
olarak zikredildilmektedir. Bu Pelasg adı veya 
milleti de nereden çıkmaktadır? 40

Bu sorunun cevabını Almanların Eski Çağ 
ile ilgili en ciddî ve önemli Ansiklopedisi olan 

33 a.g.e.s.87
34 a.g.e.s.87
35 a.g.e.s.88
36 a.g.e.s.89Adile Ayda, Etrüskler (Tursakalar) Türk İdiler, Ankara 1992, s.61
37 a.g.e.s.89
38 a.g.e.s.89
39 a.g.e.s.89
40 Ayda A. : Türklerin İlk Ataları.Ank.1987. s.19

TURAN COĞRAFYASINDA BALKAN ALBANYA’SI (ARNAVUTLUK)



68

Pauly ve Wissova’da buldum. Bu Ansiklope-
dide deniyor ki: “O zamanlar, büyük ölçüde, 
Tyrrherilerle Pelasglar biribirleriyle karıştırı-
lırlardı”41. Başka  deyimle,   Eski  Çağ  yazar-
larının  çoğu Tyrrhenlerle, yani Etrüsklerle 
Pelasgları bir tutuyor, onları aynı millet sayı-
yorlarmış. Ansiklopedilere göre, Pelasglardan 
söz eden eski Yunanlı yazarların başlıcaları 
şunlardır: 

Hezyod, Hekate, Herodot, Tüsidid, Hella-
nik, Kallimak, Strabon, Bizanslı Stefan42

Fransız ve ingiliz yazarları nedense, Pelasg-
larla pek ilgilenmemişlerdir. İtalyanlar daha çok 
Pelasg diye bir kavmin tarihte bulunmadığını, 
bunun Yunanlıların bir uydurması olduğunu 
iddia etmek için Pelasglardan söz etmişlerdir; 
Pelasglar üzerinde ciddî eserler vermiş Alman 
bilim adamlarının başlıcaları ise şunlardır: 43

Beloch, Fick, Treidler, Meyer, Ehrlich.
Eski Yunan tarihçilerinin ve Alman araştı-

rıcılarının eserlerinde Pelasglar hakkında bul-
duğumuz bilgi ye neticeler şunlardır:

1) Pelasglar kuzeyden gelip Yunanistan’da 
yerleşmiş bir kavim idi.

2) Bu kavim durmadan yer değiştirirdi, 
yani göçebe idi.

3) Pelasglar oturdukları bölgenin veya ken-
dilerini yöneten önderin adına göre, kolayca 
ad değiştirirlerdi.	

4) Pelasglar inşaatçı ve imarcı bir millet idi. 
Yunanistandaki bir çok meşhur eski kentleri 
onlar kurmuşlardır.

5) Pelasglar M.Ö. 3000 civarında Yuna-
nistan’ı istilâ edip, oranın çeşitli bölgelerine 
yerleşmişlerdir.

Yukarıdaki beş noktaya tarihçiler tarafın-
dan işaret edilmeyen, fakat dilcilerin kesin bir 
şekilde isbat ettikleri şu gerçeği de ilâve edelim:

 Etrüskçeye çok benzeyen pelasgca Hint-
Avrupalı Olmayan, agglutinatif bir dil idi. 44

Adile Ayda eserine şu sözlerle devam et-
mektedir:

Pelasgların Türklerde de bulunan yuka-
rıdaki özelliklerini öğrendikten sonra, onlar 
hakkındaki incelemelerimi derinleştirmek 
lüzumunu duydum. Derinleştirdikçe de bu 
kavmin Proto-Türk bir kavim olduğuna yeni 
deliller karşıma çıktı. Meselâ, Limni adasında, 
Pelasglar tarafından bırakılmış, Hint-Avrupalı 
olmayan ve Etrüskçeye çok benzeyen yazıtla-
rın bulunmuş olması... Ve, meselâ, Lâtin bilim 
adamı Varron’un  “Pelasglarm dilinde küçük 
dağların adı Tepae’dir” demiş olması.45 Pelasg-
lar, yukarıda da belirtildiği gibi, aşağı yukarı 
milâddan 3000 yıl önce, Orta Asya’dan gelip, 
Yunanistan’ı istilâ etmişlerdir. Nasıl ve hangi 
yollardan geçerek? Daha sonraki dönemlerde 
Hunlar, Avarlar, Kumanlar, Peçenekler Bal-
kanlara gelmek için hangi yollardan geçmişler-
se, o yollardan geçerek...46 bunu başarmışlardır.

Pelasgların, Yunanistan’a Vardar nehrinin 
kıyılarını takip ederek girmiş oldukları anlaşı-
lıyor. Çünkü ilk yerleştikleri bölge Tesalya’dır, 
yani bugün Selanik şehrinin bulunduğu ha-
vali47. Çeşitli kaynaklara göre Pelasglar, daha 
sonra, şu bölgeleri işgal etmişlerdir: Beotya, 
Argolis, Attika ve Arkadya. Arkadyalıların Pe-
lasg olduklarını Herodot da söyler48. Bilindiği 
gibi, Yunanistan’ın hemen kuzeyinde Make-
donya vardır. Makedonya’ya eski Yunanlılar 

41 a.g.e.s.20.Pauly und Wissowa, “Realencyclopaedia der Altertumswissenschaft”, Stuttgart 1949, Cilt VH 
A 2, s. 1909.
42 a.g.e.s.20.Bu adların imlâsı Almancada başka, Fransizcada başka olduğu için bunları Türkçe okunuşla-
rına göre yazmağı uygun gördüm. (Adile Ayda)
43 a.g.e.s.20
44 a.g.e.s.21
45 a.g.e.s.21.Isaac   Taylor,   “Etruscan   researche Go., London 1874, s. 330.
46 a.g.e.s.23 a) Rene Grousset,  “L’Empire des Steppes”. b) Marquart, “Über das Volktum der Komanen”,
47 a.g.e.s.23. O  Makedonya ki,  orada Büyük İskender” doğacak ve Yunanlılarla savaşıp, onları esir haline 
getirecektir.
48 a.g.e.s.23.

PROF. DR. HİLMİ ÖZDEN



69

Pela(s)gonya derlermiş, yani Pelasglar ülke-
si... Öyle anlaşılıyor ki, Pelasgların bir kısmı 
Yunanistan’a girip yerleşirken, bir kısmı da 
Makedonya’da kalmıştır.49

Pelasglar, Yunanistan’a gelirken elbette ki, 
tek bir önderin, tek bir şefin kumandası altın-
da idiler. Bunun neticesi olarak, Yunanistan’a 
yerleştikten sonra da, merkezî bir idareye bağ-
lı bulunmuş olduklarını düşünmek tabiîdir. 
Herodot’un “Bir zamanlar Yunanistan’a Pelas-
gia denirdi”50 şeklindeki ifadesi ise, Pelasgla-
rın siyasî bakımdan Yunanistan’ın tamamına, 
hem de uzun yüzyıllar boyunca, hâkim olmuş 
olduklarını göstermektedir. Bu sebeple, bir 
Pelasg devletinden söz edebildiğimiz gibi, bu 
devleti tarihteki ilk Türk devleti olarak kabul 
edebileceğimiz de şüphesizdir.

Bu konuda bir İtalyan bilim adamı, bakınız, 
ne diyor :

“Yunanlılar bu tarihî bölgelere geldiklerin-
de, kendine mahsus dini olan ve devlet oalrak 
organşze olmuş, başka ırktan olanlarla (Pelasg-
larla)  karşılaşmışlardır”51.

Zira, M.Ö. 2000 civarında, Yunanistan’a 
yine Kuzeyden, Hellenler gelir. Hellenler, Pe-
lasgların boş bıraktıkları yerlere yerleşirler. Bu 
işgalin savaşsız olmuş olduğu zannedilmekte-
dir52. Hellenler medeniyet bakımından Pelasg-
lardan çok etkilenmişlerdir. Atinalılar, üzerin-
de henüz kurban kesmeğe mahsus bir taştan 
başka bir şey yokken, Akropol’ün etrafına 
duvar ördürmek istemişler, bunun için Pelasg 
müteahhitlere başvurmuşlardır. Bu duvarın bir 
parçası halâ yerinde durmakta ve turistler tara-

fından görülebilmektedir53.
Pelasg dilinden Hellenlerin diline pek çok 

kelime geçmiştir. Hint-Avrupalı olmayan bu 
kelimeleri bugünkü Batılı dilciler ne yapacak-
larını bilemiyorlar. Başka çare bulamayınca, bu 
kelimelere uygulamak için, “pre-hellenique” 
(Hellen-öncesi), “medi-terraneen” (Akdeniz-
li), “asianique” (Anadolulu?), “egeen” (egeli) 
gibi acayip ve anlamsız sıfatlar icad etmişler-
dir54.

“Egeli” sıfatını icad eden Albert Seyeryns 
adlı Belçika’lı bilim adamıdır. Severyns, kul-
landığı bu anlamsız sıfata rağmen, bizim görü-
şümüzü doğrulayan aşağıdaki satırların sahi-
bidir: “Yunanlılar, kendilerinden daha kültürlü 
olan  “Egelilerden bronz, kalay, kurşun, demir 
ve hattâ “maden” anlamındaki kelimeleri al-
mışlardır”55.

Albert Severyns bu kelimelerin, Hint-
Avrupalı olmadığını söylemekten de çekinmi-
yor.

Ayrıca, “Egeli” sıfatından arada bir vaz-
geçip, Paul Kretschmer’in 1925’den önceki 
görüşüne katılarak, “pelasgiaue” sıfatını kul-
landığı da oluyor. Ve Etrüskçenin Pelasg di-
linin bir lehçesi olabileceğini kabul ediyor56.  
Hammerström, Devoto, Charskin gibi dil 
bilginleri Yunan dilindeki Hint-Avrupalı ol-
mayan kelimeleri etrüskçe kelimelerle karşı-
laştırmışlar ve büyük benzerlikler bulmuş-
lardır57. Hâtta, bazı saf araştırmacılar bundan 
Etrüsklerin Yunanlı oldukları neticesini bile 
çıkarmağa kalkmışlardır.58

Yunan dilindeki Hint-Avrupalı olmayan 

49 a.g.e.s.23.
50 a.g.e.s.23.Herodotus”, translated by J. Enoch Powell, clarendon Press, Oxtord 1949, Cilt I. s. 75.
51 a.g.e.s.24.Giorgio Pasquali,  “Pagine meno stravag-anti’^ Lansemi editöre, Firenze 1935, s. 157. 
52 a.g.e.s.24.
53 a.g.e.s.24.
54 a.g.e.s.25.
55 a.g.e.s.25.”Grece   et   Proohe - Orient   avant  Homere”,   Presses Universitaires de Bruxelles (ikinci 
baskı), 1968, s. 41, 42.
56 a.g.e.s.25.Ayni eser, s. 43, 44.
57 a.g.e.s.25. A.J. Charskin “Zur Deutung etrüskiseher Sprachdenk-
maeler”, a. 18.	
58 a.g.e.s.26.Pironti adlı birinin 1934’de,  “İtalia letteraria”   (Edebî İtalya)  dergisinde yayınladığı “Il de-

TURAN COĞRAFYASINDA BALKAN ALBANYA’SI (ARNAVUTLUK)



70

kelimelerin hepsi Pelasgca’dır, yani proto-
türkçedir59. Bazı etrüskologlar, meselâ Jacqu-
es Heurgon60, Etruria’nın güneyinde Etrüsk-
lerle kaynaşmamış bir Pelasg toplumunun 
yaşamış olduğunu haber verirler. Bunlar el-
bette Yunanistan’dan veya Ege adalarından 
gelip, Pelasg lehçesini konuşanlarla bir arada 
yaşamağı tercih edenlerdir. Kırım’dan gelen 
Türklerin Eskişehir’de oturmayı, Rumeli’den 
gelenlerin Adapazar’ına yerleşmeği tercih 
etmeleri gibi.. Çünkü Pelasgca ile Etrüskçe 
arasında bir lehçe farkı bulunmuş olduğu 
şüphesizdir. Fransa Fransızcası ile Kanada 
Fransızcası, Bavyera Almancası ile Hamburg 
Almancası arasındaki fark gibi.61

19. yy. Etrüskologlarından Fransız 
Noel des Vergers:
“Gerek İtalya, gerek Yunanistan hakkında 

edinebildiğimiz en eski bilgiler gösteriyor ki, 
bu iki ülkeyi, ilk zamanlarda etkilemiş me-
denileştirici âmil Pelasglardir”62. Etrüskçe ve 
Pelasgça’nın Türkçe ile ilişkileri kurulabildiği 
gibi, Albanca ile de ilişkilendirilmektedir. Bu 
da göstermektedir ki sadece Osmanlı dönemi 
Türkçe Albanca etkileşimi söz konusu değil-
dir. Araştırmacılara göre hali hazırda bugün-
kü Arnavutçada her üç kelimeden biri Türk-
çeden gelmektedir63.

Eski Çağ dil ilişkisi açısından bakarsak 
Alban ve Pelasg dilleri üzerine şu ifadelere 
katılabiliriz: “Albanların İliryan-Pelasgian 
orijinin en somut delili Alban dili çalışması 
ile desteklenmiştir. Yine de, fonetik ve ya-
pıda bazı benzer noktalara karşı, Albanyan 

dili komşu milletler tarafından konuşulan 
dillerden tamamen ayrıdır. Bu dil özellikle 
Thraco-iliryan olarak isimlendirilmiş diller 
gurubunun sadece hayat da kalan tek temsil-
cisi olarak ilgi çekicidir. Bu dil grubu Balkan 
yarım adasının sakinlerinin ilk konuşmasını 
oluşturan dil grubudur. Onun analizi büyük 
zorluklar ortaya koyar. Erken dönem edebi-
yat eserlerinin yokluğu nedeniyle daha erken 
formlarına ve daha sonraki gelişmelerine 
ulaşmada kesinlik olmayabilir64.

Alban dili zaman içinde çok fazla sayıda 
kelimeler tarafından istila edilmiştir. Bu ke-
limeler özellikle Albanyan dilinde daha genç 
olan eski Grek veya Latin kelimeleri idi. Fakat 
bazı işaretler vardır ki ilk iliryan dili, Balkan 
yarım adasında şimdi konuşulan dillerin gra-
mer gelişimi üzerine bir dereceye kadar etki 
etmeye çabaladı65.

Bununla birlikte bu meselede çok göze 
çarpıcı bir durum vardır. Albanian dili, bu 
zamanın insanları tarafından ilâh olarak ka-
bullenmiş karakterlere bağlı olarak mitolo-
jik yaratıkların kalıntıları kadar eski Yunan 
tanrılarının isimlerinin anlamını gerçek bir 
şekilde açıklamak için bazı mevcut anlamlara 
gücü yeter66.

Açıklamalar; “eski Grek mitolojisinin, bü-
tününde, iliryan-pelasgian’dan ödünç alındı-
ğı” fikrini son derece onaylar. Zeus Albanya 
dilinde “Zot” olarak yaşar. O’nun adına dua, 
modern Albanyanlar arasında yaygın bir ye-
min şeklidir. Konuşmada akıl (bilgi) tanrıçası 
olarak vurgulanan Athena (latincesi Miner-
va) kaynağını basitçe konuşma anlamına ge-

ciframento deU’etrusco” başlıklı yazısı bilim adamları arasında tam bîr tartışma   fırtınası   (“polemica   
etrusca”)   koparmıştır. Toskanalılar Yunanlı olmak istemiyorlardı.
59 a.g.e.s.26.
60 a.g.e.s.26.La vita quotidiana değli Etruschi” îl saggiatore, Mi¬lano 1967, s. 46.
61 a.g.e.s.27.
62 a.g.e.s.27. “L’Etrurie et les Etrusques”, Firmin Didot, Paris 1864, “. 109   (dipnot).
63 Öztuna Y.Rumelini Kaybımız.ötüken.İst.1990.s.16.
64 http://albanian.com/main/history/origins.html
65 a.g.m.
66 a.g.m.
67 a.g.m.

PROF. DR. HİLMİ ÖZDEN



71

len Ablanca “Ethena” ‘ dan alır68.
Suların ve denizin Tanrıçası “Thetlis” de-

niz anlamına gelen Ablanca “Det” den kay-
naklanır. Şunu not etmek ilginç olacaktır ki; 
Latin veya Grekce de “Odyseus” oluşturan 
“ulysses” kelimesi Ablanca dilinde “traweler” 
anlamındadır.”Udhe” kelimesine göre “routh” 
ve travel” için Albanyaca da kullanım da olan 
hem “d” “l” ile yapılabilir. Bununla birlikte 
eski Grek dilinin böyle bir kolaylığa gücü yet-
mez. Fakat birçok durumda hatta böyle zoraki 
durumda bile mümkün olmayan bir şeydir69.

İlave olarak, şu gerçeği unutmamalıyız ki, 
Zeus üstünlülükte eşit olan, orijinal ibadet yeri 
Dodona olan bir pelesgian tanrısıydı. Albenian 
dilinin gerçek miktarının, 1/3 ünden çoğunun, 
tartışmasız iliryan orijinde olduğu, kalanın İli-
rian- Pelesgian, eski Grek ve Latin (küçük bir 
Slavik karışımla), İtalyan (Venediklerin denizle 
kenarındaki işgalinden beri), Türk ve bazı Seltic 
kelimeler olduğu tahmin edilmiştir70.     

	  
Arnavutların Menşeî 
Ercan Çokbankir, “Balkan Türklerinin Kökle-

ri” isimli eserinde; “Arnavutlar İllirya (M.Ö.1200) 
kökenli bir kavimdir. İllirya dili uzun zaman 
yaşamasına rağmen, Arnavutlar kimliklerini 
korumuşlar fakat devlet olarak yaşatamamış-
lardır” demektedir. Çokbankir, bulgularına şu 
cümlelerle devam eder: “İlliryalıların, Geg’lerin 
yani kuzeyli Arnavutların ataları, Epirotlar’ın  ise 
Tosklar’ın yani güneyli Arnavutların ataları ol-
duklarına inanılmaktadır. Ünlü coğrafyacı Stra-
bon, Epirotların aynı zamanda Pelasgialı olarak 
adlandırıldıklarını ifade etmiştir. 

Arnavut kelimesi bir Güney Arnavutluk 
(Toksa ) aşireti olan “Arbanit”lerin Hicri. 835 yılı 
Osmanlı kayıtlarında Arnavutluk Vilayetinin 

ismi Arvanit ili olarak geçer. Arnavutlar ülkele-
rine, kartallar ülkesi anlamına gelen Şipira der-
ler. Bu bakımdan Şipira Arnavut bayrağında da 
görmekteyiz.71 

Arnavutlar Orta-Güney Avrupa’da yayılmış 
ve İtalya’ya dahi göç vermiştir. İtalya’ya göçen 
Arnavutlara “Arberes” ismini vermişlerdir. Eski-
den pagan olan Arnavutlar, Aziz Paul zamanın-
da hıristiyanlığı seçtiler. Yine de Arnavutların 
hıristiyan kimliği Ortaçağ boyunca huzurlu ve 
kararlı bir halde değildi. Sık sık şiddet yoluyla 
din değiştirmeden sonra, birçok Arnavut kili-
se öğretisine karşı Bogomilliği kabul etmiştir. 
Arnavut Bogomillere resmi kilise tarafından 
acımasız zulümler yapıldı. Her Bogomil gibi 
onlarda daha sonraki yıllarda Pomak ve Boş-
naklar gibi Müslümanlığı seçtiler. Müslümanlığı 
seçenler bize göre genellikle Albanlardır. İllirya 
kökenli Arnavutlar ise genelde Hıristiyan olan 
Arnavutlardır. Hıristiyan Arnavutlar içinde Os-
manlı döneminde -ihtida- yoluyla İslamiyeti se-
çenlerde olmuştur.72 

Ahmet Aydınlı ise, Albanlar üzerine yazdığı 
ifadelerde: “Arnavut unsuru ile ilgili en objektif 
tarihî belgeler yalnız Türk tarih, kaynaklarında 
mevcuttur. Albanologların Arnavud diyalektiği, 
filolojisi, sentaksı ile ethnolojik ve historik prob-
lemleriyle ilgili en mücerret belgeler Türkiye’de 
ve Türk tarih, kaynaklarında mevcuttur. Zira, 
Arnavutlar, her yönden hars, örf ve ethnik yapı 
bakımından saf-kan Türktürler. Ethnik yapıla-
rında hiç bir suretle Grek, Lâtin ve Slav halitası 
(karışımı) yoktur”73demektedir. 

Kadim Albanların ilk yurdu bugünkü 
Azerbaycan yöresidir. Kadim Albanya’yı Do-
ğuda Hazar denizi, Güney batıda Kür ırma-
ğı, Kuzey-batıda Kanık (Alazan) ırmağı ile 
Kürin, tabasaran emaretleri ve Kazıkumik ile 

68 a.g.m.
69 a.g.m.
70 a.g.m.
71 Çonkbankir Ercan.: Balkan Türklerinin Kökleri (Arnavutlar, Boşnaklar, Pomaklar). Etki Yayınları, İz-
mir.Nisan. 2008. s.192 
72 a.g.e. s.193
73 Aydınlı Ahmet.:Batı Trakya Faciasının İçyüzü.Akın Yayınları,İst.1971 s.115-122
74 a.g.e. s.115-122

TURAN COĞRAFYASINDA BALKAN ALBANYA’SI (ARNAVUTLUK)



72

Kaytak’tan Kafkas dağ silsilesi ayırmakta idi... 
Hudut bu kesimden itibaren; Darvag ırmağı ile 
Hazer denizine uzanmakta ve bugünkü Şirvan 
gazası ile Selyan, Baku, Şeki, Derbent, Tabasa-
ran, Kurin ile Samur ve İlisu ülkesinin Cenup 
kısmını içine almakla idi... Başkenti ise, yüzyıl-
lar boyu Büyük Partav şehri olmuştur. Bugün-
kü Azerbaycan yöresinde yapılmış olan, arkeo-
lojik ve toponimik araştırmalar bir kül halinde 
kadim Alban medeniyetini ‘bütün veçheleriyle 
meydana çıkarmıştır74.

Azerbaycan’da yaşayan Alban ve Atropaten 
kabilelerinin güney Kafkasya’dan gelen kavimle-
rin baskılarından sonra Balkanlara göçtüğü gö-
rülür. Atropatenlerin kurduğu devlet M.Ö 331 
Govgamel savaşından sonra bölgeye egemen 
olmuştur. 75 

Daha sonraları güney Kafkasyalı kavim-
lerin bölgeyi egemenliğine katmasıyla bölge 
halkı daha öncekiler gibi Karadeniz üzerinden 
Balkanlara inerek Arnavutluk ve Makedonya’da 
Azeri Albanlar yerleştikleri bölgeye de Albanya 
ismini vermişlerdir.

Azerbaycan kaynaklarında Albanların İskit-
lerle benzerliği de şu ifadelerle anlatılır: “Plutarx 
Albanları an casur xalg kimi tasvir edir. Strabon 
Albanlar haggmda -güzalliyi ve boyunun ucalığı 
ile farglanır-, Dionisi Perieget -dövüşkan Alban-
lar- Yevstrafiya -Albanlar dövüşkan xalgdır-Rufi 
Fest -coşkun Alban- ifadalarını işlatmişdır.”

“Tarihin Babası” Herodot Pers Kralı Darius 
ile İskitlerin yaptığı savaştan bahseder. Neticede 
Karpat dağları ile Dobruca arasındaki (Scytia 
Minor) adı verilen bölgeye yerleşerek bu bölgeye 
adlarını ve büyük bir gelişme göstererek üstün bir 
medeniyetin eserlerini verdiklerini kaydeder76. 

Başka bir kaynakta bu konu üzerinde şu bilgi-
leri verir. M. Ö IV ve III. yüzyıllarda Azerbaycan’ı 
oluşturan iki bölgeden Arrania ve Albania’dan 
bahseder. Zamanla Perslerin egemenliğine giren 

bu satraplıkta çok çeşitli diller konuşulmakta-
dır. Arnavutluk tarihini incelediğimizde M.Ö 1. 
yüzyılda Makedonya ve Dalmaçya kıyılarında 
Arnavutluk (Albania) devletinin kurulduğunu 
ve Azerbaycan tarihindeki Makedonya’ya göçen 
Albanların, Albania (Arnavutluk) devletini M.Ö 
I. yüzyılda kurulmasının denk gelmesi tesadüf 
olamaz. (Balkanlar El Kitabı. CiltI. S.2) Bu iki 
ayrı kaynaktaki iki devletin kurulmasının çakış-
ması, Arnavutların kökenlerini kimler olduğunu 
aydınlığa çıkarmış olmalıdır. Yine bazı tarihçile-
re göre Albanlar 1) İndo-Katkas 2) Çeçen-Inguş 
3) Sak, Saka (İskit) boylarından biridir. Tarihçi-
ler bu üçüncü tezi kabul ederler. Albania kurulu-
şunda yirmi civarında dilin ve etnik topluluğun 
devletiydi. Tıpkı Kafkaslarda olduğu gibidir77. 

Albania ismine  Strabon’un “Geograpbıka” 
adlı kitabının 43. sayfasında rastlayabilirsiniz. 17 
kitaptan oluşan “Geographika” adlı kitaplarının 
I. III. IV. VII. XI ciltlerinde bazı bölümlerinde 
İskitlerden bahseder. İskitlerden ve Albania is-
minden Geograpbika Kitabının 43 sayfasında, 
Kaukasos (Kafkas) dağlarının güneyinde bir 
ülke olarak rastlarsınız. Yine Azeri tarihinde 
Albanlar’dan şöyle bahsedilir. “Strabonun malu-
matma göra Albanlar daha çok Aya sitayiş etmiş 
ve İberiya sarhadında onların ma’badi olmuştur. 
Strabonun ma’lumatma göre e.a. IV-IlI asrlarda 
albanlann bir hissasi Midiya-Atropatena arazi-
sinda da yaşayırdı.”78. 

Bazı tarihçiler Albanların Kafkasya’dan ayrıl-
madığını iddia ederler. Bize göre zamanın ünlü 
coğrafyacısı ve gezginini Strabon’un bu ifadeleri 
gerçekleri yazmış olmalıdır. Yine Elizabeth A. 
Zachariadou. “Sol Kol” adlı kitabında Sarı Saltuk 
Dede ve diğer bazı Bektaşilerin ve Albanların, 
Azerbaycanın Hoy şehrinden olması ile ilişki 
kurmak ister. Bu konuyu araştıran Avrupalı uz-
manlardan Melikoff, Elizabeth. A. Zachariadou. 
v.b bu tezi destekler79.

75  Çonkbankir E. a.g.e. s.20
76  a.g.e. s.21
77 a.g.e. s.22
78 a.g.e. s.23
79 a.g.e. s.25

PROF. DR. HİLMİ ÖZDEN



73

Strabon’un “Geographika” adlı kitabının 
107. sayfasında “Trakhialara ve Troialılara ait 
birçok ortak isim vardır. Meselâ, Skaler denilen 
Thrak’larda, Skaios Irmağı, Skai’ler suru gibi 
Troia’da da Skai’ler kapısı vardır” diye bahset-
mektedir. Burada Saka=iskit kelimesinin ben-
zerliği üzerinde biraz durmak gerektiği kanaa-
tindeyiz. Çünkü Kafkasya kavimleri içinde Saka 
Türklerinden Skailer olarak bahsedilmektedir80.

Traklar, Troia (Truva) medeniyetinin de ku-
rucusudurlar. Bu bölgede yaşamışlardır. Truva 
savaşlarının başkomutanının ismi Turku’dur.  
Yine Truva’da yaşayan kabilelerden birinin adı-
nın Turgiş olması ilginçtir81.  

Azerbaycan Türklerinden “Firidun Ağa-
sıoğlu’nun Azer Halkı isimli eserinde: “Etrüsk 
dili Türk dili unsurları içermektedir. Etrüskler 
Tryodan İtalyaya geldiklerinde bir çok türk dil-
li toponimleri (yer adlarını) da beraberlerinde 
getirmişlerdir. Azerbaycan’ın kadim Alban böl-
gesinde gördüğümüz alban, rutul, sibar (subar), 
gibi etnonimler, ve Alba Longa (Uzun Alba), 
ülkesi, Albina, Tibr çayları, Artsakena boğazı, 
Kasper (Casperia), Qamer (Cameria), Armin, 
Sibaris, Tarku (Tarquini), gibi şehir adı bildiren 
toponimlerdir. Bu sıraya Alpan, Turan (Afrodi-
ta), Tarxan, Tin (Zeus), Uni, Herle (Koroglu), 
Aplu (Apollon),tartar gibi teonim ve mitik adla-
rıda ilave etmek gerekir82. Demek oluyor ki; Kaf-
kas Albanyası ile Balkan Albanyası arasındaki 
ilişki Etrüsk, İskit (Saka) Türklerinin Orta Asya, 
Kafkasya, Anadolu, İtalya ve Balkanlara göçü ile 
ortaya çıkmaktadır. Bu hususlar Albanların sa-
dece Kafkaslarda ikamet etmediklerini de gös-
termektedir. 

Alban Türklerinin bazı özellikleri
Kadim Alban Türkleri Turanî bir kavim olup, 

sağlam bünyeli, güzel çehreli, mütenasip yapılı, 
özel hayatlarında sade ve mütevazi; şahsiyet ve 

karakter bakımından dürüst; süvarilikte, ok at-
mada mahir; umumiyetle göçebe, iyi kılıç kul-
lanan, iyi cins at yetiştiren, kısmen de tarımla 
iştigâl eden ve dinî inanış yönünden Şamanist 
idiler,: Silâhları umumiyetle yay, ok, zırh, cirit, 
mızrak ve kılıçtan ibaret olup, çadırlarının. kapı-
ları umumiyetle doğuya müteveccih idi83. 

Alban Kelimesinin Etimolojisi 
Kadim tarihlerden beri “Alban” kelimesi 

historikci, kronikçi, müsteşrik ile ethnologlarla 
türkologlar arasında uzun uzun etüd mevzuu ol-
muştur. Objektif bir görüş ve kanaatimize göre; 
“Albanya” kelimesi Ermenice, Lâtince, Grekçe 
ve Almanca ile diğer Batı dillerinde “Dağlık” 
ve “Aklık” mânâsını ifade eden “Alp” ile “Al-
bus” kökünden iştikak etmiş olması da kuvvet-
le muhtemeldir. Kadim coğrafyacı Batlamyus, 
Hazer sahilindeki bir “Albana” şehri ile Kafkas 
dağlarından çıkıp ta Hazer denizine dökülen 
“Albanus” ırmağından bahsetmektedir. Kadim 
“Albana” şehri bugünkü “Derbent” şehri olabi-
leceği gibi, Kuba kazasına bağlı “Al-pan” köyü 
de olabilir. Bu meyanda; “Albahüs” ırmağı ise; 
şimdiki “Samur-Çay”dır. Greko-Lâtincede “Albi” 
tâbiri “Ak” mânâsına kullanılmış olması müm-
kün olduğu gibi; “Hür ve Serbestliği” ifade etme 
kastıyla kullanılmış olması da pek muhtemeldir. 
Keza, “Alban” ile “Albanya” tabirlerinin “Alan” 
Türkleriyle de her yönlü münasebetleri olması 
oldukça calib-i dikkattir.84

Eski Türklerde, “Ak” tâbiri umumiyetle Aris-
tokrat ve burjuva sınıfının pek itina ile kullandığı 
“asalet” sıfatının bir nev’i müteradifidir. Meselâ; 
“Ak-Hunlar”, “Ak-Koyunlular”, “Ak-Sırplar” ile 
“Ak-Çadırlılar” gibi... Keza; “Kara-Koyunlular”,   
“Kara-Hazerler”, “Kara-Kırgızlar” ile “Kara-Ça-
dırlılar” gibi... Umumiyetle “Alban Türkleri” 
daha fazla “ak-renk” elbise giymeyi tercih ettik-
lerinden ve gençliklerinde açık renk saça mâlik 

80 a.g.e. s.25
81 a.g.e. s.26
82 Firidun Ağasıoğlu.:Azer Halkı.Çaşıoglu.Bakı.2000.s.150
83 Aydınlı.A..a.g.e. s.115-122
84 a.g.e. s.115-122

TURAN COĞRAFYASINDA BALKAN ALBANYA’SI (ARNAVUTLUK)



74

olduklarından “Alban” sıfatına muhatap olma 
ihtimali pek mümkün görülmekte ise de, “Ak”, 
“Parlak”, “Yükseklik”, “Dağ yığını” ile “Kahra-
manlık” mânâsını ifade etmekte olan öz-Türkçe 
“Alb” ile “Alp” köklerinden iştikak etmiş olması 
en aklî ve en ilmî bir kanaattir. İşte bu müna-
sebetle; “Alban” ve “Albanes” sıfatlarına muha-
tap olmuşlardır. Kadim Albanya’nın yanındaki 
“Elbrus” ile eski Medya’nın Hazer sahillerine pek 
yakın dağ zirvelerinden biri olan “Elburs” dahi 
“Parlak” ve “Işıldayan” mânâsını ifade etmek-
tedir. Kadim Romalılar da “Ak-Şu” mânâsında 
“Albis”, “Albios” ve “Alba” kelimelerinin kullanıl-
mış olduğu sarahatle görülmektedir, Lâtincede 
“Albus” hem “Aklık” ve hem “de “Işık” mânâsını 
ifade etmektedir. Ak-Şehir yerine “Alba” ve “Abli-
sin”... Ak-Memleket ve “Ak-Toprak”  tâbirlerinin 
müteradifi olarak ta “Albionn” kelimesinin kul-
lanıldığı görülmektedir85. 

Bugünkü İtalyan’ların ve kadim Romalıların 
kısmen sekenesi olan Etrüksler, Orta Asya’dan 
Anadolu’ya ve Balkan yarım adası ile Dalmaç-
ya ve Adriyatik havzasına göçlerinde pek çok 
öz-Türkçe kelimeleri de mütemekkin oldukları 
çevrelere ve diğer- ethnik unsurların lisanlarına, 
yayılmasına âmil olmuşlardır. Bugün, karşımı-
za bir nev’i Greko-Lâtinceden iştikak etmiş gibi 
çıkmakta olan pek çok kelime esasında kadim 
Türk lehçeleridir. Klâsik Batı dillerindeki “ce-
sur – kahraman” tâbirleri de umumiyetle-“Alb” 
kökünden alınmadır. Kadim Greklerde “Albion” 
kelimesi de bu mânâda kullanılmıştır. Şu husus 
ta şayan-i dikkattir ki, Oğuz Han’ın babası Kara 
Han  zamanında, yaşamış olan bir Türk kahra-
manının da adı Alba’dır86. 

Keza; milâttan evvel; 650 yıllarında, temayüz 
eden ulu Türk kahramanı Tunga Alp Er, kadim 
Albana şehrinde ve yöresinde yaşamıştır. Bu 
yüce Türk lideri, Saka fatihinin Medya hüküm-
darı Keyakseres tarafından milâttan evvel, tak-
riben 625 yıllarında mağlûp edilerek ifna edil-

miştir. Halen Azerbaycan’ın pek, çok yerlerinde 
“Al-pan” ile “Alpat” adlarının “Alpaut” şeklinde 
kullanılmakta olduğu görülmektedir. Orhun 
kitabelerinde zikredilmekte olan “Appagu” ke-
limesi ise, “asilzade” ile “arazî beyi” mânâlarını 
ifade etme kastı için kullanılmıştır87. 

Bugün Altay’lı Türkler, “Dev”, “Bahadır”, 
“Zorlu” ile “Yiğit” müteradifi olarak “Alp” tâbirini 
kullanmaktadırlar. Yakut Türkçesinde ise; “Alp” 
efsanevî bir kahramanın adıdır. Yine Yakut 
Türklerinde “hoş” “güzel” ve “lâtif” mânâsının 
müteradifi olarak halen “Alban” kelimesi kulla-
nılmaktadır. Altın-Ordu Türk devletinin vergi 
yönetmeliğinde “Alban-Yasan” tâbirleri kullanıl-
mış olması oldukça ehemmiyet arz etmektedir. 
Yakut Türkleri ile Sirbirya’daki diğer Türk boyları 
hâlen “Alban” kelimesini “ismi has” olarak kul-
lanmaktadırlar. Keza bugün Doğu Türkistan’da 
“Alban çıkarmak” vergi toplamak mânâlarında 
kullanıldığı gibi, Moğolistan’ın Urânhay vilâyeti 
Türkleri “Alban” kelimesini doğrudan doğruya 
“devlet mükellefiyeti” ve “devlet vergisi” olarak 
ifade etmektedirler. Böylelikle bir taraftan da 
“devlet” ve “devlet otoritesi” mefhumunu belirt-
miş olmaktadırlar”88.  

Arnavutluk-Osmanlı İlişkilerinin 
Başlangıcı ve  İskender Bey
Arnavutluk, Osmanlılar bölgeyi fethetme-

den önce Roma, Bulgar, Sırp ve Bizans haki-
miyetinde bulunmuş bir bölgedir. 1385-1912 
tarihleri arasında ise Osmanlı hakimiyeti altında 
kalmıştır. Osmanlıların Avrupa’ya geçmesinden 
önce, ilk defa Güney Arnavutluk’a 1337 yılında 
Bizans İmparatoru III. Andronikos’un müttefiki 
olarak Aydınoğlu Umur Bey, Epir despotluğunu 
imparatorluğa dahil etmek üzere iki bin kişi-
lik bir kuvvetle bölgeye gelmiştir. Umur Bey’in 
yardımı ile Bizans, bölgede hakimiyetini temin 
etmiştir89. Bizans için önemli bir mevzu teşkil 
eden bu sorunun çözülmesinden, kısa bir süre 

85 a.g.e. s.115-122
86 a.g.e. s.115-122
87 a.g.e. s.115-122
88 a.g.e. s.115-122 

PROF. DR. HİLMİ ÖZDEN



75

sonra daha tehlikeli bir durum ortaya çıkmıştır. 
1331’de Sırp asilzadelerinin desteği ile Sırp kral-
lığına getirilmiş olan Stephan Duşan, 1340’ta 
Güney Arnavutluk’u hakimiyeti altına almış-
tır90. Duşan’ın bu işgal hareketin de bazı Arna-
vut beyleri askerleri ile ona yardımcı olmuştur. 
1355’te Duşan’ın ölmesi ile Arnavutluk’taki Sırp 
baskısı sona ermiştir. On yıl içerisinde bütün 
Arnavutluk topraklarında bazısı Arnavut bazı-
sı da Sırp kökenli feodal beyler müstakil olarak 
faaliyetlerde bulunmuştular. Bu feodal beylerin 
tamamı, topraklarını küçük prenslikler haline 
dönüştürerek birbirleriyle mücadeleye girişti-
ler. Gerek Duşan’ın ölümü ve gerekse Arnavut 
feodal beyleri arasındaki mücadeleler, Osman-
lılara bölgede etkin olma fırsatı tanımıştır. İlk 
defa Rumeli’ye Bizans’a yardım amacıyla geçen 
Osmanlılar, Arnavutluk’ta da benzer bir durum-
la karşılaşmıştılar. Orta Arnavutluk’ta hakim 
bulunan Charles Thopia, Kuzey Arnavutluk’ta 
hakim olan Sırp II. Balsha ile olan mücadelesin-
de kendisine yardım etmeleri için Makedonya’da 
seferde bulunan, Osmanlıları davet etmiştir. Sul-
tan I. Murad bu yardım teklifini uygun görerek 
bir Osmanlı kuvvetini Arnavutluk’a Thopia’ya 
yardım için göndermiştir91.  1385’te Viyosse (Vi-
osse) nehri üzerinde vuku bulan savaşta II. Bals-
ha mağlup olmuştur. Arnavutluk’taki en güçlü 

beyler arasında zikredilen Balsha’nın, Osmanlı-
ların yardımı ile yenilmesi ve bu savaşta ölmesi, 
Arnavutluktaki Osmanlı hakimiyeti başlangıcı 
olarak kabul edilmektedir92. Nitekim Viyose 
savaşından kısa bir süre sonra Arnavutluk’taki 
belli başlı feodal  beyler; Balshalar, Thopialar, 
Dukakigler, Coia Zaccarialar, Musakiler, Zene-
bissiler, Aranitiler, Vulkaşinler ve Kastriotalar 
Osmanlı metbuluğunu (tabiyetini) tanımışlar-
dır. Osmanlılar, kendilerine has fetih politikası 
gereğince ilk aşamada mahalli beylerin himaye 
edilmelerini yeterli görmüşlerdir. Osmanlıların 
bu himayelerine karşılık olarak mahalli beyler, 
oğullarını Osmanlı sarayına göndermek, ihtiyaç 
durumunda yardımcı kuvvet olarak Osmanlı 
ordusuna yardım etmek ve yıllık haraç ödemek 
gibi şartları yerine getirmişlerdir93.  Böylelikle 
Osmanlıların fetih politikalarının bu ilk aşama-
sında yani hakimiyetlerini alıştırma devresinde 
genel bir hakimiyet teşekkül olmuştur94. Sultan 
II. Murad, Arnavutluk’ta Osmanlı hakimiyetini 
daha yaygın bir hale getirmiştir. Venedik’e karşı 
üstünlük kuran Osmanlılar, bölgenin doğrudan 
kontrolünü sağlayarak tımar sistemini uygula-
mışlardır. Tımar sisteminin uygulaması, bölgede 
birtakım meselelerin ortaya çıkmasına da sebep 
olmuştur. Osmanlılar, bu rejim içerisinde küçük 
soyluları kazanmayı başardılar ise de büyük feo-

89 Bilgehan Pamuk.,Güney Arnavutlukta Osmanlı Hakimiyeti,TÜRKLER.Cilt 9.EDİT: HC Güzel.,K 
Çicek.,S Koca.Yeni Türkiye Yayınları.Ank.2002.s.196-198 Donald M. Nicol, (Çev. Bilge Umar), Bizans’ın 
Son Yüzyılları (1261-1453), İstanbul-1999, s. 192; Donald M. Nicol, (Gül Çağalı Güven), Bizans ve Ve-
nedik Diplomatik ve Kültürel İlişkiler Üze¬rine, İstanbul-2000, s. 245.
90 Pamuk.B.:a.g.m s.196-198 Georg Ostrogorsky, (Çev. Fikret Işıltan), Bizans Devleti Tarihi, Ankara-198 
5, s. 466, 469.
91 Pamuk.B.:a.g.m s.196-198 Şerif Baştav, “Osmanlı İmparatorluğunun Yeniden Kuruluşunda Rumeli’nin 
Katkısı, XI. Türk Tarih Kongresi C. III, (5-9 Eylül 1990) Ankara-1994, s. 831, Donald Edgar Pıtcher, 
(Çev. Bahar Tırnakçı), Osmanlı İmparatorluğu’nun Tarihsel Coğrafyası, İstanbul-1999, s 74. İsmail Hami 
Danişmend, İzahlı Osmanlı Tarihi Kronolojisi, C. I, İstanbul-1971, s. 68; Süssheim, “Arnavutluk”, s. 584; 
Pano, “Albania”, s. 481; Bilge, “Arnavutluk”, s. 384.
92 Pamuk.B.:a.g.m s.196-198 Machiel Kiel, “Aspect of Ottoman Turkish Architecture in Albania”, Fifth 
İnternational Congress of Turkish Art, Akademia- Kiado-Budapest, (Ayrı basım), s. 542; İnalcık, “1431 
Tarihli Tımar Defterine Göre Fatih Devrinden Önce Tımar Sistemi”, s. 110.
93 Pamuk.B.:a.g.m s.196-198Halil İnalcık, “Arnavutluk’ta Osmanlı Hakimiyetinin Yerleşmesi ve İskender 
Bey İsyanının Menşei”, Fatih ve İstanbul, C. I, Sayı: 2, İstanbul-195 3, s. 155.
94 Pamuk.B.:a.g.m s.196-198Halil İnalcık, “Osmanlı Döneminde Balkanlar Tarihi Üzerine Yeni Araştır-
malar”, Tarihte Güney-doğu Avrupa: Balkanolojinin Dünü, Bugünü ve Sorunları, Ankara-1999, s. 17-18; 
Bozbora, Osmanlı Yönetiminde Arnavutluk, s. 53.

TURAN COĞRAFYASINDA BALKAN ALBANYA’SI (ARNAVUTLUK)



76

dal beylerin hücumlarını engelleyememişlerdir. 
Büyük feodal beyler, tımar sisteminde büyük 
kayıpları olmuş ve fırsatını bulur bulmaz isyan 
etmişlerdir95. Nitekim Güney Arnavutluk’ta 
Viyosse havzasında Avlonya (Vlore), Kanina, 
Kermenika, Katafigo, Mokra havalisine hakim 
olan Araniti, tahrir sonrasında topraklarının bir 
kısmı başkalarına tahsis olunduğundan fakirleş-
miştir. Bu duruma çözüm bulması için Edirne’ye 
kadar gelmişse de bir netice elde edememiştir. 
Bunun üzerine Osmanlılara karşı isyan bayra-
ğı açan Araniti, kendisi gibi memnun olmayan 
beylerin de desteği ile harekete geçerek toprak-
lan üzerindeki tımar tasarruf eden Anadolulu 
sipahileri katletmiştir96. İsyanı bastırmak için ha-
rekete geçen Arvanid Sancakbeyi Evrenosoğlu 
Ali Bey, Kurveleş dağında yapılan savaşta mağ-
lup olması, isyanın boyutunu değiştirmiştir97. 
Güney’in güçlü beylerinden Gepe Zenebissi, 
Ergirikasrı havalisinde, Thopia ise Draç havali-
sindeki köylüler ile ayaklanmaya katılmıştır98A-
raniti isyanının bilhassa Güney Arnavutluk’ta 
çok kısa sürede yayılması, Osmanlı payitahtında 
büyük bir kaygı uyandırmıştır. Muhtemel bir 
Venedik yahut Macar müdahalesinden çekinen 
Sultan Murad, bölgenin nazik durumunu da 
göz önüne almış olsa gerek, bizzat Serez’e kadar 
gitmiş ve maiyetindeki hemen hemen bütün ka-
pıkullarını seferber etmiştir. Rumeli Beylerbeyi 
Sinan Paşa, uç komutanları Turahan Bey, İshak 
Bey ve Evrenosoğlu Ali Bey’in yaptıkları büyük 
bir seferle isyan bastırılabilmiştir. Bu sefer sıra-
sında Sultan Murad bizzat Manastır’a gelerek ha-
rekatın neticesini beklemiştir. İsyan bastırılmak-
la beraber dağlara sığınan asilerin tamamı 1435 
te Evrenosoğlu Ali Bey tarafından etkisiz hale 

getirilmiştir99. Böylece İskender Bey in isyanına 
kadar bölge huzur içerisinde kalmıştır. 

İskender Bey Kimdir?
Aleksandre Popoviç Balkanlarsa İslâm kita-

bında belirttiği gibi: “Iskender-Beg’in imajı Türk 
tarihçilerinde (Bkz. H. İnalcık) İskender Beg, 
EI’de, IV. sayfa 144-146, Fransızca ed.) Arnavut 
tarihçilerinden çok farklıdır. Arnavut tarihçiler 
için, üstün efsanevi bir kahraman söz konusu-
dur, millî bağımsızlık savaşını kişileştirmekte, 
savaşını sürdürmekte muzaffer sonuç güçlerin 
dengesizliği ile daha kusursuz olmaktadır. İş-
galciler on kez daha üstün ve daha iyi silahlan-
mışlardır.” (Aleksandre Popovic.: Balkanlarda 
İslam.Türkçesi: Komisyon. İnsan    yayınları.
İst.1995.s.52 )

Popoviç’in ifadesinde, “İskender-Beg üzerine 
Arnavutça yayınları sayılamayacak kadar çoktur. 
(Meselâ, bkz. Ihstoria e Skenderbeug - Kryezotit, 
te Arberise 1405-1468, Tiran, 1967; M. Drizari, 
Scanderberg: his life, correspondance, orations, 
victories and philosophy Palo Alto 1968). Ölü-
münün 500. yılı, onun adına birçok kongre ve 
konuşmalara yer verdi. Özellikle Tiran’dakini be-
lirtelim (Deuxieme conference des Etudes alba-
nologique occasion du 5e centenaire de la mort 
de George Kostriote Skanderberg, Tiran, 12-18 
Ocak 1968, 2 o, Tiran 1969-70) ve Yugoslav Ar-
navutları tarafından düzenlenmiş bir sempoz-
yum, (Priştine’de 1969’da, Instıtuti Albanologik 
Prishtines,Simpeziumi per Skenderbeg)” (Popo-
viç.ag.e.s52.) 

İskender’in büyükbabası, Yani Kastriota, 
Akçahisar prensi sıfatiyle I. Kosova’ya katılmış 
ve I. Murâd’a yenilen hükümdarlar arasında 

95 Pamuk.B.:a.g.m s.196-198Kiel, Ottoman Architecture in Albania, s. 18-19
8. Pamuk.B.:a.g.m s.196-198 İnalcık, Hicri 835 Tarihli Suret-i Defter-i Sancak-ı Arvanid, s. XI-
II; Gegaj, L Albanie et 1’ Invasion Turque au XVe siecle, s. 51.
96 Pamuk.B.:a.g.m s.196-198 Gegaj, L’ Albanie et 1’ Invasion Turque au XVe siecle, s. 52; Süss¬ heim, “ 
Arnavutluk”, s. 585.
97 Pamuk.B.:a.g.m s.196-198Gegaj, L Albanie et 1’ Invasion Turque au XVe siecle, s. 11; Boz¬bora, Os-
manlı Yönetiminde Arnavutluk, s. 88.
98 Pamuk.B.:a.g.m s.196-198 İnalcık, “Arnavutluk’ta Osmanlı Hakimiyetinin Yerleşmesi ve İsken¬ der 
Bey İsyanının Menşei”, s. 165-166.
99 Yılmaz öztuna.:Büyük Türkiye Tarihi Cilt.2.Ötüken yayınevi.İst.1977.s.422-425.

PROF. DR. HİLMİ ÖZDEN



77

bulunmuştu (1389). Kastriotalar’ın prensliği, 
en geniş şekliyle güneyde Arzan deresine, ku-
zeyde Drin ırmağına, doğuda Kara Drin’e, ba-
tıda Adriyatik’e kadar uzanıyordu. 1423’te II. 
Murâd, Arnavutluk’a gelince, Kastriotalar, Vene-
dik tâbiiyetinden ayrılmışlar, eskisi gibi Türkiye 
tâbiiyetine girmişlerdi. İskender Bey’in babası, 
1423’ten 1443’e kadar 20 yıl, Türkiye’nin sâdık 
bir tabii olarak yaşamıştı100. İskender Bey, Ar-
navut prenslerinden Yani Kastriota’nın küçük 
oğlu idi. Ağabeyleri ile beraber çocuk yaşında 
Osmanlılar tarafından rehin olarak alınmıştı. İs-
kender Bey, o sıralarda birçok Arnavut’un yaptı-
ğı gibi Müslüman olmuş, prenslikten vazgeçmiş, 
sarayda yetiştirilmiş, sancakbeyliğine yükseltil-
mişti. Kastriota’nın İskender’in ağabeyleri olan 
çocukları ise ölmüştü101. 

Morava meydan muharebesinde İskender 
Bey’in başında bulunduğu Türk birliğini bırakıp 
muharebe meydanından kaçması, Hunyadi’nin 
zaferini kolaylaştıran mühim âmillerden birini 
teşkil etmişti.  İskender bey, Hunyadi Yanoş’un 
zaferleri üzerine emellerini gerçekleştirebilecek 
zemini bulduğunu sanmıştı.   Emeli, Arnavutluk 
kralı olmaktı. Arnavutluk, hiçbir devirde krallık 
değildi. Küçük prensler ve derebeyleri arasında 
bölünmüş bir memleketti. Bu derebeylerinin 
mühim kısmı Türkiye’yi, bir kısmı da Venedik’i, 
hattâ Napoli krallığını metbû (tabii) tanıyor-
du. İskender Bey’in babası 1443’te ölünce, Os-
manlılar onun topraklarını doğrudan doğruya 
Türkiye’ye katmışlardı102. 

İskender Bey, acele Kroya (Akçahisar) kalesi-
ne gitmiş, tanzim ettiği sahte fermanı sancakbeyi 
Hasan Bey’e gösterip padişahın kendisine Hasan 
Bey’in yerine Akçahisar sancakbeyliğini verdi-
ğini bildirmişti. Az sonra babasının 300 adamı 
ile, küçük Türk garnizonunu kılıçtan geçirmiş, 
kendisini Arnavut prensi ilân etmiş, müslüman-

lıktan dönerek tekrar hıristiyan olmuştur. Bir 
sancakbeyinin müslümanlıktan dönmesi çok 
ağır bir hâdise olduğu gibi, Batı Arnavutluk’un 
kilidi olan müstahkem Akçahisar’ın elden çık-
ması da, bu çevredeki Türk hâkimiyeti için tehli-
ke teşkil edebilecek mâhiyetteydi. Üstelik İsken-
der Bey’in şahsiyeti, çekinilecek bir şahsiyetti. 
İhtirası sonsuzdu ve Türkler’e karşı amansız bir 
kin besliyordu. Tirana ile Leş (Alessio) arasında 
bulunan Türk sancak merkezlerinden Akçahisar 
kasabası, Adriyatik kıyısına 18 km. mesafede idi. 
İskender Bey’in Venedik ve Napoli gibi büyük 
devletler, hattâ Macaristan tarafından destekle-
neceği de muhakkaktı. Arnavutluk’un yolsuz ve 
çok sarp arazisi, Arnavutlar için, fevkalâde elve-
rişli şartlarla çete muharebesi yapmayı mümkün 
kılıyordu103. İskender Bey’in isyan hareketi daha 
ziyade Kuzey Arnavutluk’ta cereyan etmiş olup 
Güney Arnavutluk’ta pek etkin olmamıştır104. 
Osmanlı tımar sistemine dahil olmuş olan Gü-
ney Arnavutluk’taki Hıristiyan sipahiler İsken-
der Bey’e karşı Osmanlı ordusu ile birlikte hare-
ket etmiştir. Bununla birlikte isyanın ilk çıkması 
ile bu durumdan istifade etmek isteyen Ergiri-
kasrı havalisinde bulunan Gin Zenebissi, 1444 ve 
1454’te bölgenin hakimiyetini almak için isyan 
etmişse de netice elde edememiştir105.     

İskender bey isyanında Sultan II.Murâd biz-
zat Arnavutluk’a geldi. İskender’in amcasının 
oğlu Osmanlı sancakbeylerinden Hamza Bey, 
araziyi bildiği için II. Murâd’a rehberlik ediyor-
du. Akçahisar muhasara edildi. Fakat dağlara 
yaslanmış olan kale düşürülemedi. Esasen İs-
kender Bey, kalede kalmayı tehlikeli bularak 
dağlara çekilmişti. II. Murâd, Türk ordusunu 
kale muhasarası ile yıpratmak, Türk askerlik 
kaidelerine muhalif olduğu için  ısrar etmedi 
ve çekildi. Fakat kaleyi açlıktan düşürmek için 
abluka ettirdi. Çekilmesinin sebeplerinden biri 

100 Öztuna Y.:a.g.e.s. 422-425.
101  Öztuna Y.:a.g.e.s. 422-425.
102  Öztuna Y.:a.g.e.s. 422-425.
103  Pamuk.B.:a.g.m s.196-198Bilge, “Arnavutluk”, s. 384
104  Pamuk.B.:a.g.m s.196-198İnalcık, Hicri 835 Tarihli Suret-i Defter-i Sancak-ı Arvanid. s. XV.
105  Öztuna Y.:a.g.e.s. 422-425.

TURAN COĞRAFYASINDA BALKAN ALBANYA’SI (ARNAVUTLUK)



78

de, Hunyadi Yanoş’un yeni bir Haçlı ordusu ile 
Türkiye’ye girmek istediğini öğrenmesidir106.

İskender Bey, bu suretle babasının ve büyük-
babasının ele geçirebildiği en geniş sınırlara eri-
şebilmek için, Türkler’le büyük bir mücadeleye 
girişti ve Avrupa tarafından Hıristiyan’lığın kah-
ramanı ilân edilip, büyük yardımlar gördü. 1450 
yazında Padişah, yanına Velîahd Sultan Mehmed’i 
(ki 18 yaşını geçmişti) aldı ve 2. Arnavutluk sefer-i 
hümâyûnuna çıktı. Hedef, gene İskender Bey’di. 
İskender Bey, Türk ordusunda uzun müddet hiz-
met ettiği için, Türkler’in bütün taktiklerini öğ-
renmişti. Bu, kendisine büyük imkânlar sağlıyan 
bir keyfiyetti. Bu seferde de II. Murâd, Akçahisar’ı 
alamadı ve Edirne’ye döndü107. 

Fatih’in Sefer-i Hümâyûnu 
1. Arnavutluk Seferi (1466)
Fâtih, Karaman seferi ile aynı yılda 

Amavutluk’a da bir sefer açtı ve kumandasını 
bizzat üzerine aldı. Bu seferde Türkler’in “Akça-
hisar” dedikleri Kroya muhasara edilmiş, fakat 
son derece sarp pozisyonundan dolayı alınama-
mıştır. Akçahisar, İskender Bey’in merkezi idi ve 
1447’de II. Murâd tarafından da düşürüleme-
mişti. Fâtih’in Arnavutluk’tan çekilmesi üzerine 
Balaban Bey, kalenin muhasarasına devam et-
miş, fakat bir müddet sonra kale önünde daha 
fazla oyalanmaktan vazgeçilmiştir108.

Bu seferin en mühim hâdisesi, Fâtih tara-
fından “Elbasan” (yahut “İlbasan”) kalesinin 
inşâsıdır. Az zamanda bu kale, büyük bir kasaba 
hâline gelmiştir. Elbasan’ın yerinde, Bizanslılar 
devrinden kalma Valmora kasabasının harabe-
leri vardı. İşkombi suyu ürerinde ve Akçahisar’ın 
az güneyinde Arnavutluk’ta tam merkezî  
(Tirana’nın 30 km. güneydoğusu) böyle bir 
müstahkem Osmanlı mevkiinin ortaya çıkması, 

Fâtih’in Arnavutluk’un fethini tamamlamak ni-
yetini gösterir. 109

Sefer-i Hümâyûn: 
2.   Arnavutluk Seferi (1466-67)
Fâtih, 1466’nın sonunda tekrar Arnavutluk’a 

gelmiştir. 1467 ağustosunda Akçahisar tekrar 
muhasara edilmişse de, düşürülememiştir. An-
cak bu iki Arnavutluk sefer-i hümâyûnu, İsken-
der Bey’in pozisyonunu son derecede nâzik bir 
hâle getirmiştir. İskender Bey, 17 ocak 1468’de 
yani Fâtih’in 2. Arnavutluk seferinden 4-5 ay 
sonra eceliyle Türklerin “Leş” dedikleri “Aîessio” 
da ölmüştür. 65 yaşlarında idi. Leş, Akçahisar’ın 
az kuzeybatısında ve Adriyatik’e çok yakındır. 
İskender Bey isyanı bu suretle 1443’ten 1468’in 
ilk günlerine kadar tam 25 yıl sürmüştür. 
İskender’in ölümü üzerine zevcesi, yanına oğlu 
Chion (Jean)’u alarak, Napoli’ye gitmiştir. Napo-
li krallığı, İskender’in metbûu idi. 110

İskender’in ölümünden sonra Arnavutluk 
problemi durulmuştur. İskender’in bir kısım top-
rakları Türkler’e geçmiş, bir kısmında ise mahallî 
Arnavut sergerdeleri, Türkiye’ye, Venedik’e veya 
Napoli’ye tabî olarak yerleşmişlerdir. Bu tarihte 
kuzeybatıda dar bir şerit dışında bütün Arna-
vutluk, Osmanlı hâkimiyetindedir.111 Halime 
Doğru’nun ifadesiyle Balkanlarda Fatih’i en 
çok uğraştıran İskender Bey olmuştur. İsken-
der Bey; bir Hıristiyan savaşçı olarak Papa’dan, 
İtalyan şehir devletlerinden ve Macar kralından 
yardım görmüş, Papa II, İskender Bey’e “Hıris-
tiyanlığın Kalkanı” unvanı ile hitap etmiştir”112. 
1463’te hayatî menfaatleri haleldar olan, Bosna 
ve Hersek’in ilhakından ürken Venedik ile Tür-
kiye arasında, 16 yıl sürecek büyük harb patla-
mıştır. Bu harbde Türkiye, büyük devletlerden 
Venedik, Macaristan, Almanya, Lehistan, Ara-

106  Öztuna Y.:a.g.e.s. 422-425.
107 Yılmaz öztuna.:Büyük Türkiye Tarihi Cilt.3.Ötüken yayınevi.İst.1977.s.32-35
108 Öztuna Y.:a.g.e.s.32
109 Öztuna Y.:a.g.e.s.32
110 Öztuna Y.:a.g.e.s.33
111 Halime Doğru.:Balkanlarda Osmanlı Fetihleri (1453-1683) Balkanlar El Kitabı Cilt 1.Tarih.KaraM X 
Vadi yayınları.Çorum/Ankara 2006.s.304
112 Öztuna Y.:a.g.e.s.33

PROF. DR. HİLMİ ÖZDEN



79

gon, Kastilya, Napoli, İran, diğer devletlerden 
Kıbrıs, Rodos, Papalık, Floransa, Milano, Savoie, 
Ferrara, Modena, Siena, Lucca, Pisa, Mantua, 
Trento, Burgonya, Ceneviz, Karaman, Gürcistan 
ile savaşa girmiş ve tek başına hepsini yenmiştir. 
Üstelik düşmanların tahrik ettikleri Arnavutluk, 
Hersek ve Boğdan’daki mühim isyanlar da bastı-
rılmıştır. Bu büyük harbi kuvveden fiile çıkartan 
muharrik kuvvet, Papa olmuştur. Papa’nın siyasî 
faliyetleri, istanbul’da safha safha ve inceden in-
ceye tetkik ve takip edilmekteydi. Avrupa’da çok 
kuvvetli olan ve bazılarına Tuna üzerinde tımar-
lar tahsis edilen Türk casusluk şebekesi mensup-
ları, bu meseleye karşı çok hassas olan İstanbul’a 
günü gününe haber gönderiyorlardı. Bu müşkil 
anlarda Fâtih Sultan Mehmed’in bütün endişesi, 
hem Rumelinde, hem Anadolu’da aynı zamanda 
çarpışmaya mecbur kalmak olmuştur. Bunu ön-
leyebilmek için, bütün dehâsını kullanmıştır. 113

Daha 1454 Nisanında Regensburg’da topla-
nan İmparatorluk Diyeti’nde imparator III. Fri-
edrich ve Napoli kralı V. Alfonso’nun önayak ol-
malarıyla, bütün Avrupa’da, Hıristiyan devletler 
arasında, Türkler’i Avrupa kıt’asından söküp at-
mak üzere, beş sene müddetle mütareke akdi ka-
rarlaştırılmıştı. 1457’de Papa III. Calixtus (1455-
1458), hem Uzun-Hasan, hem de Gürcistan 
Kralı ile, Osmanlılar’a karşı ittifak müzakereleri 
yapıyordu. Halefi II. Pius (1458-1464), bir Haç-
lı seferi açılması için, Mantua’da kongre topladı. 
Sonraki Papalar, II. Paul (1464-1471) ile IV. Six-
tus (1471 -1484) da, şiddetle aynı siyâseti tâkib 
ettiler. Avrupa’nın en kudretli devletleri, Vene-
dik ile Macaristan, 1463’te, Türkiye’ye karşı tam 
müttefikan hareket etmenin kesin lüzumuna 
tamamen inanmışlardı. Bosna’nın fethi, her iki 
devleti de tehdit ediyordu. II. Pius’un gayretiyle, 
Venedik ve Macaristan, resmen ittifak muahede-
sini imzaladılar. Bu ittifaka, Burgonya Dukalığı 
gibi başka devletler de katıldı. Hattâ Türkiye’nin 
taksimi projesi bile kararlaştırıldı (Zinkeisen, 
II, 283). Bu projeye göre, Büyük Harb Mütte-
fikler tarafından kazanıldığı takdirde, Vene-

dik: Mora, Attika, Tesalya, Epir’i, İskender Bey: 
Makedonya’yı, Macaristan: Sırbistan, Bosna, 
Eflâk, Bulgaristan’ı yani aslan payını alıyor, mer-
kezi istanbul olmak üzere Trakya’da da Bizans  
İmparatorluğu ihya ediliyordu. Yani Türkler’in 
Avrupa’dan tamamen sürülmesi kararlaştırıl-
mıştı. Uzun-Hasan da Osmanlılar’ı Anadolu’dan 
Balkanlar’a atmak azminde olduğuna göre, de-
mek ki Osmanlılar’a hayat hakkı tanınmıyor-
du. Bu durum, Fâtih’in ne derecelerde nâzik bir 
pozisyonda bulunduğunu açıklamaya fazlasıyla 
yeter. Zira Türkiye aleyhindeki koalisyona gir-
memiş, bir Çin ve Japonya imparatorlukları ka-
lıyordu114.

Fakat Fâtih’in dehâsı Türkiye’yi kurtardı ve 
iki cephenin aynı anda harekete geçmesine fır-
sat vermedi. Bunu önlemek için giriştiği faaliyet, 
Fâtih’in, Avrupa devletleri arasındaki siyasî dâva 
ve ihtilâfların bütün inceliklerine ne dereceye 
kadar nüfuz ettiğini göstermesi bakımından 
da mühimdir. Sultan’ın her tarafta müttefikleri 
müşkil vazıyete düşürmesi karşısında II. Pius, 
15 Ağustos 1464’te Ancona’da kederinden öldü. 
Halefleri olan Papalar, ondan daha mes’ut neti-
celer alamadılar. Bu sıralarda Türk Hakanı, Ve-
nedik ve Macaristan ile sulh müzakerelerinde 
idi; hattâ bir ara Venedik’in Mora, hattâ. Midilli, 
Macaristan’ın ise Bosna üzerindeki emellerini 
okşar göründü. Bu parlak ümitler karşısında 
gevşiyen Venedik ile Macaristan, mütarekeye 
yanaştılar.115 Fatih Sultan Mehmed Hanın büyük 
gayretleri ile Balkanlarda Haçlılara verilen mü-
cadele başarılı olmuştur. İskender bey ise İslam 
dininden dönmüş Haçlıların yanında Osmanlı 
Sarayında  birlikte yetiştiği arkadaşı Fatih’in kar-
şısında yerini almıştır.  

Günümüzde, İskender bey’in Heykelleri 
sadece Arnavutluk’ta Kosova’da değil, Roma, 
Brüksel gibi Avrupa kentlerinde de  bulunmak-
tadır (Necip P. Alpan. Bugünkü Arnavutluk.
Kardeş yayınları.Ank.1975. s.27).

Avrupalılarca İskender beye gösterilen bu ilgi 
O’nun tarihte hıristiyanlığa yaptığı hizmetler-

114 Öztuna Y.:a.g.e.s.33
115 Öztuna Y.:a.g.e.s.34

TURAN COĞRAFYASINDA BALKAN ALBANYA’SI (ARNAVUTLUK)



80

den kaynaklanmaktadır. Fatih Sultan Mehmed: 
“Eğer İskender bey karşıma çıkmasaydı, Vene-
dikle komşu olacak, Papa’nın başına kavuk ge-
çirecek ve Saint Piere Kilisesinin kubbesine Ay-
yıldızı yerleştirecektim” demektedir. (Necip P. 
Alpan. Bugunkü Arnavutluk. Kardeş yay. Ank. 
1975. s.89)

Kosova üzerine kısa bir söz
“Kosova Kanlı Ova” eserinde Osman Kara-

tay şunları ifade etmektedir: 
“Arnavutlar Osmanlı bu topraklara gel-

diğinde kendilerinin Sırp veya Yunanlılara 
bağlı, millet olma bilincinden uzak ve Türk 
yönetiminde gerçek manada millet haline gel-
diler. Osmanlı geldiğinde Arnavutların küçük 
bir bölgede bir yarı-devleti vardı. Çoğunluğu, 
diğer ulusların hakimiyeti altında idiler. Ayrı-
ca Kosova’da Arnavutlar değil, Sırplar oturu-
yordu; Metohya’da ise sadece az sayıda çoban 
vardı. Bugün Kosova Arnavutların çoğunlukta 
olduğu bir yer ise, Slavların gelişi İle kaybettik-
leri eski yurtlarına zamanla geri döndüler İse, 
bunun için Türklere minnet duymaları lazım. 
Çünkü Kosova tarihinin Osmanlı dönemi; 
Sırpların şu kitabın okunduğu an bile devam 

etmekte olan tarihî eğer 
İslâmlaşma demezseniz, 
bölgenin Arnavutlaşması 
tarihidir”116.

Bugün Arnavut milleti 
varlık âlemindeyse bunu 
Osmanlıya ve İslâm’a borç-
ludur. Yoksa Bosnalı Hürle-
rin ve Dalmaçyalı Latinle-
rin ka¬derini yaşayacaklar, 
bir kısmı Slavlaşıp bîr kısmı 
da Helenleşerek ortadan 
kalkma noktasına gelecek-
lerdi. Arnavut tarihçiler iyi 
biliyor ki, dinî kimliğin et-

nik kimlikten öne çıktığı, hatta dinin milliyeti 
belirlediği Ortaçağda yarısı Katolik, yarısı Or-
todoks olan Arnavutlar gerçek bîr millî kimliğe 
kavuşamayacaklardı belki de bir zaman yoğun 
olarak yaşandığı gibi, iki komşu tarafından asi-
mile edileceklerdi. Ve bugün Kosova ve Batı 
Makedonya’da tek bir Arnavut bile kalmayacak 
olmayacaktı. Receb İsmaili gibi Arnavut yazar-
lar, Arnavutların beş yüz sene boyunca Türk 
yönetimine, usun süre de İslâmlaşmaya nasıl 
direndiklerinden gururla bahsediyor. Ama 
Kosova’yı adeta Türklerin Sırplardan alarak Ar-
navutlara verdiğinden hiç söz etmiyor117.

Türk ordularının Sırp illerinde her ile-
ri adımında oranın halkının bir kısmı kendi 
boylamında kuzeye doğru göç etti. Kosova 
Sırplarından da kimi topluluklar fetihle bir-
likte kuzeye, özellikle Hersek bölgesine göçtü-
ler. Osmanlı 1463’te Bosna’yı, 1482’de Hersek’i 
ve 1499’da Karadağ’ı alınca, buralara sığınmış 
olan Sırplar daha kuzeye, Krayina, Slavonya 
ve Voyvodina’ya gittiler. Neticede Kosova’da 
Sırplardan boşalan yerlere Arnavutlar gelme-
ye başladılar. Fatih’in buraları fethinden son-
ra uzun süre Osmanlı yönetimine şüpheli ve 
düşmanca bakan ve İskender Bey’in ‘hatırası-
nı yaşatmaya çalışan Arnavutlar, 16. yüzyılda 
münferiden, 17 ve . 18. yüzyılda ise kitleler ha-
linde İslâmlaşmaya başladılar. İslâmlaşma en 
çok Arnavutluk’un orta bölgelerinde oluyordu. 
Kosova’da ise İslâm’ın yayılması ilginç oldu. 
Buraya ta Sırp krallığı zamanından beri göç et-
meye alışık olan Kuzey Arnavutluk’un, İşkodra 
yöresinin Katolik Arnavutları, Ortodoks Sırp-
lardan çok, münferid Müslüman Arnavutlarla 
ve Türklerle hemhal oluyorlar, Katolik kitleden 
uzaklaştıkları için de eski dinlerini terketmeleri 
zor olmuyordu. Burada Müslümanların sayısı 
arttıkça yerli ve yeni gelen Katoliklerin İslâm’ı 
kabulleri ivmelendi118.

116 Osman karatay.:Kosova Kanlı Ova.İz yayıncılık.İst.1998.s.42-43.
117 karatay O.a.g.e.s. 42-43.
118 karatay O.a.g.e.s. 42-43.

Roma’da
 “Albania 

Alanında”
dikilen                

 İskender Bey 
Heykeli

(Necip P. Alpan)                                        

PROF. DR. HİLMİ ÖZDEN



81
Sonuç
Şimdilik kısa bir şekilde özetlediğimiz Bal-

kan Albanyası üzerine yazılacak  çok şey bulun-
maktadır. İskitler, Hunlar, Alanlar, Avarlar, Bul-
garlar, Kuman-Kıpçaklar, Peçenekler, uzlar gibi 
Türk boylarının Balkanlara akın akın geldiğini 
düşündüğümüzde Arnavutluğun tarihi daha net 
anlaşılacaktır. Fakat, Türk milleti kendi soyun-
dan gelen bir çok topluluğu “yeniden Türkleş-
meye” davet edememiştir (Türkleştirmek değil).

Bunun bedelini Bulgar ve Macarlara fazlası ile 
ödeyen şanlı ecdadımız Osmanlı Türklerinin acı 
akibeti bizlere ibret olmalıdır. Bulgaristan’ın kuru-
cusu Asparuh’un bayrağının Oğuz Kayı damgası 
olduğunu gördüğümüzde bu gerçeği çok iyi anla-
rız. Macarlar ve Bulgarların bir dönem Turancılık 
faaliyetleri bizler tarafından kayda değer alınma-
mıştır. Slavcılık cereyanının acımasız taktikleri ile 
bir çok Türk boyu kendini slav farzetmiş ve Türk 
düşmanı kesilmiştir. Balkanlarda “Türk-Alban-
Boşnak-Pomak-Torbeş” dostluğu ihsas edilmeli 
ve  tarihten ibret alınmalıdır. Geçmiş de müslü-
man olmayı “Türk olmak” deyimiyle ifade eden 
atalarımızın mirası bugünlere aktarılabilmelidir. 

Turan boyları, geleceğe dostluk, hoşgörü, ileri 
görüşlülük çerçevesinde hazırlanmalıdır.  Tarihte 
görülen İskender bey ve muhtelif Arnavut isyan-
ları, günümüzde zaman zaman Evlad-ı Fatihan ile 
Arnavutlar arasında oluşturulmak istenen gergin-
likler, Arnavutların kadim Türk boylarından gel-
diği gerçeğini değiştiremez.

İskender bey, Osmanlıya ihanet ederken, 
amcazadesi Hazma bey, Osmanlıya bağlı kal-
mıştır. Şemseddin Sami Türkçe ve Arnavutça sa-
halarında Osmanlı Türk aydını olarak Türklüğe 
hizmet etmiş, ağabeyi Arnavutçuluk yapmıştır.

Arnavutluk tarihi, mitolojisi, folkloru, gele-
neği, hayat tarzı ve halk inançlarının Türkiye ve 
Türk Dünyası ile olan bütünlüğünün ortaya kon-
ması, Türklük aidiyet şuuru açısından önemlidir. 
Arnavutluk ve diğer Balkan ülkelerinden çıkan 
tarihi eserlerin; Etrüsk, Pelasg, İskit (Saka), Hun, 
Avar, Bulgar, Alan, Peçenek, Kuman-Kıpçak ve 
Oğuz Türkleriyle olan bağlantıları Turanlı araş-
tırmacıları beklemektedir. Bizler de zaman için-
de bu hakikatleri gün ışığına çıkarmaya katkıda 
bulunmaya devam edeceğiz.

TURAN COĞRAFYASINDA BALKAN ALBANYA’SI (ARNAVUTLUK)



TARİH TERİMLERİ  
SÖZLÜĞÜ

A.TİMUR BİLGİÇ

Tarih dilek ve temenni değil, 
kural ve disiplin manzumesidir. 
Yaşanan hiç bir şey bir daha ya-
şanmaz ama yaşanacak her şey 
yaşanmışların izlerini taşıyacak-
tır. O nedenle bu izleri yaşanan 
olayların içinden ayıklamak ve 
bu izleri takip ederek, gelece-
ğimize yönelik ipuçlarına ulaş-
mak, insanoğlunun en önemli 
görevi olmalıdır. Zira izleri ve 
ipuçları olmayan bir geleceğin 
tarihini yazmak ve bu yazılan ta-
rihi yaşamak, ölümden sonraki 
hayat kadar belirsiz ve ütopiktir. 
 
Eyleme dönüşmeyen düşüncele-
rin bile insanlığın tarihinin oluş-
masında bir işlevi vardır. Düşün-
celerinizin bu tarihsel işlevini 
yerine getirebilmesi için, nitelikli 
düşünce formatını kullanmamız 
gerekir.

Mustafa Kemal Atatürk’ün “Maziyi bilmeyenler hali tahlil edeme, istikbale hükmedemez” 
direktifinden hareketle tarihe ilgi duyan okuyucularımızın nitelikli bir düşünce formatı ile ta-
rihsel her eylemin anlamı ve şifresini çözmesine Tarih Terimleri Sözlüğü” önemli katkılılarda 
bulunacaktır.

Çünkü terim; bilimsel ve sanatsal kavramları dile getiren, anlam yüklü sözcüklerdir. Te-
rimler, konuşma dilindeki sözcüklerden farklı olarak, herhangi bir bilim ve sanata özgü tek ve 
kesin bir anlamı dile getirirler. 

Terimlerin anlamını bilmek, aldatılmanın, kullanılmanın önündeki en büyük engeldir. Her 
dönemde egemenlerin kullandığı bilgi kirliliğinin önüne geçmek, sözcüklerin ve özellikle de 
terimlerin doğru olarak kavranmasıyla olasıdır.

Her şeyin gün ışığındaki kadar net ve görünür olduğu bir dünyanın umudu ve inancıyla…



Musa Kazım’ın Kutsal Savas Hakkındaki 
Görüsleri Üzerine2 

Dr. York Norman1 

Bu makale, Osmanlı İmparatorluğu’nda I. Dünya Savaşı sırasında şeyhülislam olan 
Musa Kazım’ın savaşı haklı çıkarmak için yazdığı, 25 sayfadan oluşan ve “İslam’da din 
uğruna savaşma” adını verdiği yazısı hakkındadır. Osmanlı’nın anlaşmazlığı kutsal savaş 
olarak göstermek istemesi çoğu zaman İngiltere, Fransa ve Rusya’nın müslüman sömür-
geleri arasında kışkırtmaya neden olacak –Avrupa, Ortadoğu ve ötesindeki savaşma ça-
balarını da altüst edecek—bir girişim olarak nitelendirilmiştir. Buradaki çalışma Osmanlı’nın 
savaşı haklı çıkarma gerekçelerinin çok daha fazlasıyla yapısal olarak karmaşık olduklarını 
göstermektedir. Kazım’ın argümanları doğal olarak Osmanlı İmparatorluğu ötesinde ezilen 
müslümanlardan bahsetmektedir. Fakat aynı zamanda O, müslümanlara dinsel bir görev 
olarak zorunlu askerliğe katılmaları için hatırlatmada bulunmakta ve özellikle de 1877-1878 
savaşının akabinde gelen Balkan kökenli mültecilere 1912-1913’deki savaşa katılmaları 
için çağrı yaptığı zaman yerli hedef kitlesini göz önünde bulundurdu. Hatta Kazım savaş 
hakkındaki bazı endişeleri de gözler önüne serdi. Savaşın yalnızca savunma amaçlı olma-
sı gerektiğini ve ne zaman ki Osmanlılar’ın ve Müslüman dünyasının mutluluk ve sağlık 
içinde yaşamaları güvence altına alınır da o zaman barış görüşmelerinin gerçekleşmesi 
gerektiğini ileri sürdü.

Anahtar Kelimeler:
Musa Kazım, Kutsal Savaş, Genel Seferberlik

Osmanlı’nın Kasım 1914’te itilaf devletlerine 
karşı savaş açması Jön Türk hükümeti tarafından 
çoğunlukla İngiltere ve Fransa’nın sömürgele-
rindeki müslüman halkı ayaklanmaya kışkırtan 
alaycı bir manevra olarak görüldü. 1908 Jön Türk 
ihtilâlinden sonra Osmanlı İmparatorluğu’nda 
en önemli din yetkililerinden birisi olan Şey-

hülislam Musa Kazım’ın (1858/1859-1920) 
Osmanlı’nın neden savaşa girdiğini açıklayan 
yirmibeş sayfadan oluşan eserinden hareketle, 
kendisinin İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin sa-
vaş zamanındaki kabinede yer alan yanıltıcı bir 
muhafazakar olduğu veya kendisinin sözde ma-
sonlar cemiyetine üyeliğinden kaynaklanan gizli 

1Dr. York Norman Amerika’da Buffalo State College’de Yr. Doçent olarak akademik çalışmalarını 
sürdürmektedir.
2 Makalemi tamamlamamda öncü olan kurumlara özellikle The Council of Overseas Research Centers 
ve The Institute of Turkish Studies’e araştırmam için gerekli olan mali desteklerinden dolayı minnet 
duygularımı kez daha belirtmek isterim.



84

 3Aykut Kansu, Politics in Post-Revolutionary Turkey, 1908-1913 (Leiden: Brill, 2000), ss. 176, 240, 
367. Yakın zamanlarda bu görüş, Ferhat Koca’nın eseri tarafından yeniden gözden geçirildi.  Bakınız: 
Ferhat Koca, Şeyhülislam Musa Kazım Efendi’nin Hayatı ve Fetvaları (İstanbul: Rağbet Yayınları, 
2002), ss. 9-110, ve Ferhat Koca, Külliyat: Dini ve İçtimai Makaleler: Şeyhülislam Musa Kazım Efendi 
(Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2002), ss. 13-58.
4 Musa Kazım, İslam’da Cihad (İstanbul: Matbaa-i Hayriye ve Şürekası), 1914, s.20.
5 İbid., s. 17.
6 İbid., ss. 21-22.
 7 İbid., ss. 21-22.
8 İbid., ss. 11-12.
9 İbid., ss. 13-14.

bir ilerici olduğu ileri sürüldü.3  Kuşkusuz, Enver 
Paşa ve İttihat ve Terakki Cemiyeti liderlerinin 
çoğu Pan-Osmanlıcılık ya da pan Turancı devlet 
anlayışını benimseyen açık bir şekilde laik eği-
limleri var iken, Musa Kazım’ın kutsal savaş ko-
nusundaki makalesinin önceden yazılanlardan 
çok daha fazla olarak, Osmanlı’nın savaşa gitme 
motivasyonları ve seferberlik taktiklerini açıkla-
dığı görüşünü ileri sürmekteyim.

Musa Kazım’a göre Osmanlı’nın savaş açması 
tam olarak savunma amaçlıydı. Avusturya-Ma-
car veliaht prensi Franz Ferdinand’in Sırp hükü-
meti ile bağları olan Bosnalı Sırplı terörist Gav-
rilo Princip tarafından suikaste kurban gitmesi 
Avrupa’da savaşın başlamasına neden oldu. Aynı 
zamanda Osmanlı İmparatorluğu ve müslüman 
dünyasını  içine çekmekle tehdit etti. İngiltere, 
Rusya ve Fransa’nın Sırplar’a arka olmaları söy-
lendiğine göre Hz. Muhammed’ın ardılları, Mek-
ke ve Medine’nin koruyucuları ve aynı zamanda 
İslam halifesi olan Osmanlı İmparatorluğu’nu 
yıkmayı düşünerek Avusturya-Macaristan ve 
Almanya ile ilgili çatışmayı başlattı:

“Bu devletlerin amacı müslüman halifeliğini 
ortadan kadırmak ve bütün müslüman dünya-
sını bozmaktır… Sonuç olarak, [bu tehlikeli ko-
num] dinimizi, memleketimizi, muazzam İslam 
halifeliği ve tüm kardeşlerimizi korumak için 
bizleri savaş ilan etmeye zorluyor. Dinî buyruk 
ve müslüman topluluğun rahatı savaşın çıkma-
sını gerektirdi.”4 

Elbette Musa Kazım’ın savaş ilan edilmesin-
deki başlıca nedenlerinden birisi İngiltere, Fran-
sa ve Rusya’nın sömürgelerinde esaret altında 
bulunan ve sayıları yüz milyonları bulan müs-
lümanları kurtarmaktı.5 Özellikle Afganlılar’ın, 

İranlılar’ın ve Faslılar’ın ayaklanmaları gerektiği 
noktasında ısrar etti: “O devletlere karşı savaşa 
girişilmesi konusunda sözü edilen milletler bir 
dakika bile kaybetmemelidir…Eğer şimdi gö-
revlerini yerine getirmiyorlarsa bu eşsiz fırsatı 
kaybedecekler ve tiranlık tarafından yıkılacak-
lardır… Aynı zamanda Tanrı’nın siddetli cezası 
ile karşı karşıya geleceklerdir.”6 Normal şartlar 
altında bu milletlerin üzerlerine düşeni yapama-
yacakları çünkü “güçsüz bir devletin savaş açma-
sının yasak olduğu” hakkında aynı fikirdeydi. 
Her nasılsa Osmanlı ve İttifak devletlerinin bu 
ulusları desteklemeleri başarılı olma  olasılığını 
tamamen değiştirdi ve gereğinden fazlasıyla sa-
vaşmalarını zorunlu kıldı7.  (21-22).

Maddi yaşam üzerine odaklanmış, rahat ve 
bireyci tarzı kınayan anahtar konumunda bir-
çok Kuran yorumları ile birlikte müslümanların 
sömürgelere karşı ayaklanmaları konusunda 
uyardı. Tanrı’nın yönünü izleyenlerin mal ve 
mülklerini yadsımaları ve savaş çıkmasından 
bir kazanç sağlamayı beklememeleri gerektiği-
ni belirtti.8  Çıkarlarını korumayı ve “evlerinde 
oturmayı” seçerek savaştan kaçanları kötüledi: 
“Bu geçici kısacık hayattan mutlu musunuz ve 
bunun ölümsüzlükle eş olduğunu mu düşünü-
yorsunuz?” 9 

Burada Musa Kazım, Mısır, Hindistan, Fas 
ve Afganistan’da İngilizlerle ve Fransızlarla olan 
ilişkilerinden ufak derecede bile yararlanmayan 
müslüman seçkinlerinin dik başlılığının üstesin-
den gelme konuşunda kararlıydı. Kazım amacını 
yalnızca işbirliği peşinde koşanları kapsayacak 
şekilde belirlemedi; aynı zamanda savaş yorgu-
nu vatan hainlerini yerlerinden etmek için daha 
“vatansever” öğeleri güçlendirdi: “Bağımsızlık-

DR. YORK NORMAN



85

10 İbid., ss. 14.
11 İbid., ss. 15-16.
12 İbid., ss. 18-20.

larını, yüceliklerini ve onürlarını korumak için 
savaş ilan etmeyi geri çeviren milletler azarlan-
maya layıktır.”10 (14.)

Bununla birlikte İslam dünyasının esenliği ve 
Osmanlı’nın bu topluluğun koruyucusu olarak 
eşsiz rolü için Musa Kazım kutsal savaş kavra-
mının tarihsel önemi hususunu altını çizerek 
vurguladı. Hz. Muhammed’in yirmi sekiz defa 
savaştığına işaret ederek şunları başardığını söy-
ledi: “ 

Bölgeyi, sadakatsizlik pisliği ve afetten temiz-
leyerek Hz. Peygamber milyonlarca kişiyi İslam 
adına kurtardı ve dünyada seçkin ve eşsiz bir 
uygarlık kurdu. İlk dört halife [Raşidin] ve daha 
sonra müslüman hükümdar ve sultanlar gerek-
tiğinde kutsal savaştan kaçınmadılar ve böylece 
İslam’ı fazlasıyla genişlettiler… Bununla beraber 
geçmiş iki, üç yüzyıl boyunca islamı fazlasıyla 
boşa harcamak için yerleştirilen kötü ahlak ku-
ralları büyük bir keder kaynağıdır. Müslümanlar 
başıboş, yoksul, yozlaşmış ve alçak bir hale geldi-
ler. Sonuç olarak müslüman toprakların çoğun-
luğu birer birer düşmanların payına düştü ki bu 
durum da çoğu müslüman hükümetlerin çökü-
şüne yol açtı. İçlerinden sadece Osmanlı İmpa-
ratorluğu bağımsızlığını koruyabildi. Kendisini 
ve yüz milyonlarca müslümanı İslam düşmanı 
olan Rusya’ya, İngiltere’ye ve Fransa’ya karşı  sa-
vunmak için İmparatorluk tarafından savaş baş-
latılması gerekliydi.”11 

Musa Kazım İngiltere’yi ve İngiltere’nin Os-
manlı İmparatorluğu’na karşı bir komploya 
giriştikleri hakkında suçlama yapmaya devam 
eder. Jön Türkler’in anayasal ve yenilikçi yöneti-
mi yeniden kurmak için İngiltere ile birlikte ça-
lışmayı denediklerini bildirdi. Şubat 1908’de Jön 
Türkler ilk defa iktidarı elde ettiklerinde “İngiliz 
taraftarı” Kıbrıslı Mehmed Kamil Paşa (5 Ağus-
tos 1908-14 Şubat 1909) başkanlığında yeni bir 
bakanlar kurulu kurduklarını ileri sürdü. Musa 
Kazım İngilizler’in Kamil Paşa’yı kendi amaçları 
doğrultusunda kullandıklarını meselâ onu Os-

manlı Devleti’ni merkezsizleştirilmiş bir duru-
ma getirmek için cesaretlendirdiklerini (Kamil 
Paşa bu amacı daha sonra Balkanlar’da 120.000 
öğretmen ve askeri kovarak başarmıştır.)deme-
ye getirdi. Bu tür eylemler imparatorluğun her 
tarafındaki gayri müslimleri sözde ayaklanma-
ya davet etti: “ Ayrıca her türlü kötümser söy-
lentiler çıkardılar. Ülkenin içinde ve dışındaki 
propagandacılar suçlamalara başladılar… Dört 
yıl boyunca devam eden kötülük ve kışkırtma-
ların sonucu insanlarımız birbirlerinden nefret 
ettiler. Böylece ülkemizin savunulmasına zarar 
verdiler.” Osmanlı İmparatorluğu’nun I. Balkan 
savaşı (8 Ekim 1912-30 Mayıs 1913) boyunca 
kesin yenilgisi ve Güneydoğu Avrupa’da geri-
ye kalan varlığının neredeyse hepsinin devamlı 
olarak kaybedilmesi ile sonuçlanacak bir şekilde, 
Musa Kazım İngiltere’nin, Balkan milletlerini 
geniş bir ittifak içerisinde Babıali’ye karşı dik-
katli bir biçimde organize ettiği suçlamasında 
bile bulundu. İnsan trajedisi uçsuz bucaksızdı: 
“Balkanlar’da müslüman kanı akarsular gibi aktı. 
Yüz binlerce masum, ezilen müslümanların, fa-
ziletli müslüman hanımların, çocukların ve be-
beklerin haykırışları en yüksek göklere ulaştı.”12 

Bu suçlamaların derin ve ideolojik bir mesajı 
vardı. Mustafa Aksakal ve Şükrü Hanioğlu yakın 
zamanda işaret ettikleri gibi Kamil Paşa, Enver 
Paşa’nın en acı rakibi idi. Önde gelen Jön Türk 
olan Enver Paşa, Kamil Paşa’nın yönettiği hükü-
mete 23 Ocak 1913’te silah zoruyla saldırarak 
kanlı bir baskın yaptı, Kamil Paşa’yı görevden 
aldı. Enver Paşa Kamil Paşa’nın gayrimüslimle-
rin ihtiyaçlarını karşılayan pan-Osmanlı politi-
kaları ve İngiltere ve Fransa ile liberal uzlaşmayı 
savunan politikalara şiddetle karşı koydu. Enver 
Paşa çabucak Kamil Paşa’yı yeni Osmanlılığı 
destekleyen Tanzimat liderlerinden önceki geç-
mişle ilişkilendirdi. Mustafa Reşit Paşa, Ali Paşa 
ve Midhat Paşa Tanzimat siyasetçilerinin önde 
gelenlerindendi. Tıpkı Kamil Paşa gibi geniş 
kapsamlı eğitimleri ve İngiltere ile bağlantıları 

MUSA KAZIM’IN KUTSAL SAVAŞ HAKKINDAKİ GÖRÜŞLERİ ÜZERİNE



86

13 Mustafa Aksakal, The Ottoman Road to War in 1914: The Ottoman Empire and the First World War 
(Cambridge; New York: Cambridge University Press, 2008), ss. 11, 59, 79; M. Şükrü Hanioğlu, A Brief 
History of the Late Ottoman Empire (Princeton; Oxford, Princeton University Press, 2008), ss. 124, 153, 
156, 162-163.
14 Kazım, s. 9.
15 İbid., s. 13.
16 Fikret Karčić, The Bosniaks and the Challenges of Modernity: Late Ottoman and Hapsburg Times 
(Sarajevo: El-Kalem, 1999), ss. 109-118.

vardı. Çoğunlukla benzer liberal ve uzlaştırı-
cı siyasetler yoluyla Londra ile uzlaşmayı ümit 
ettiler.13  Musa Kazım’ın suçlamaları Osmanlı 
İmparatorluğu’nun Almanya ile anlaşmaya vara-
rak en iyi bir biçimde hizmet edileceği şeklindeki 
Enver Paşa’nın argümanını destekledi. Almanya 
Kayser Wilhelm (1888-1918)’in yönetimi altın-
da Osmanlılarla hatta Sultan II. Abdülhamid 
(1876-1909) ile yakın ilişkiler geliştirmeye ça-
lışmıştı. II. Abdülhamid Pan-İslam birliğini sa-
vunan tanınmış bir sultandı. Bu mesajı özellikle 
Osmanlı-Rus Savaşı’ndan (1877-1878) sonra 
Balkanlar’dan ve Kafkaslar’dan gelen müslüman 
muhacirler arasında yankı buldu. Hemen son 
zamanlardaki I. Balkan Savaşı’ndan gelen müs-
lüman muhacirler pan-İslam mesajını fazlasıyla 
kabul ettiler. Bu duruma kanıt, Musa Kazım’ın 
tıpkı daha önce Abdülhamid’in yaptığı gibi mül-
tecilerle hemen hemen aynı tarzda bağlantı kur-
maya çalışmasıydı. 

Kazım, Balkan ve Rus müslüman göçmen-
lerinin intikam arzularını kutsal kitaba ilişkin 
iki yorumsal ifade ile galeyana getirmeye çalış-
tı. İlk olarak, savaşın evlerini düşman saldırıla-
rından dolayı kaybeden müslümanlara evlerine 
yeniden kavuşmalarına olanak tanıyacağını ileri 
sürdü. Muhammed’in ilk göçü sırasındaki ciddi 
durumun, 19. yüzyılın sonu ve erken 20.yüzyıl 
sırasındaki müslüman mültecilerin çektiği sı-
kıntılarla aynı olduğuna işaret etti. Bu karşılaş-
tırma,  Osmanlı İmparatorluğu’nun erken İslam 
devletine benzer bir şekildehareket edeceğini  
önermekteydi.14  İkinci olarak ele geçirilen ana-
yurtlarından kaçabilmek için son derece zayıf 
olan kadınları, çocukları ve yaşlıları kurtarmak 
için Kazım kutsal savaşın bir şekilde haklı oldu-
ğunu gösterdi.15  Bu açıklama savaşı yardımse-
ver bir hareket olarak övdü. Artı, Musa Kazım’ın 

Osmanlılar’ın Muhammed gibi kendilerini is-
lamsal toplumun koruyucuları olarak değerlen-
dirdikleri şeklindeki argümanı başlı başına en 
önemli derecede bir hayrattı. 

Musa Kazım’ın savaş açmayı özgürleşme 
olarak görmesi ile ilgili tezi, geç 19. ve erken 
20. yüzyıllardaki mültecilerle ilgili çalışmalarla 
özellikle müslümanların gayri-müslim yönetim 
altında yaşamalarına izin verilip verilmeyeceği 
hakkındaki tartışmalar—ilginç zıtlıklar gösterir. 
1878’de Avusturya-Macaristan tarafından işgal 
edilen ve 1908 topraklarına katılan Bosna’nın 
durumu ile ilgili düşünceler farklıydı. Başlangıç-
taki ilk işgalden kaçan Boşnak mülteci Hilmi ibn 
Hüseyin Taşlıcalı, herkesi özellikle zayıf  ve yaşlı-
ları kapsayacak şekilde Bosnalılar’ın müslüman-
ların müslüman yönetimi altında kalması ilke-
sinden hareketle Osmanlı İmparatorluğu’nda 
yeniden yerleşme seçeneklerinin olmadığını 
tartıştı. Böylelikle Taşlıcalı sadece güçlü kuv-
vetlilerin kaçması için çağrıda bulunan Musa 
Kazım’dan farklı düşünmektedir. Diğerleri örne-
ğin Habsburglar’ın idaresi altında resmi olarak 
çalışan müslüman Boşnak Tevfik Azapagic ve 
Muhammed Raşid Rida müslümanların gayri-
müslim yönetim altında aynen kalabileceklerini 
ileri sürdü. Musa Kazım ve daha önceki yazarlar 
arasındaki farklılıklar belki kısmen farklı siyasal 
koşullar ve kısmen de her bir yazarın kendi çı-
karları doğrultusunda hareket etmeleri ile açık-
lanabilir. Kazım I. Dünya Savaşı’nın eşiğinde 
olan Osmanlı Devleti’ni temsil etti. Azapagic 
1885 yılında Bosnalı müslümanlarla Habsburg 
yetkilileri arasında verimli, işbirlikçi bir ilişki-
ye ulaşmaya çabalamaktaydı. Raşid Rida ise 
İngilizler’in işgal ettiği Mısır ve 1909’da Habs-
burg topraklarına katılan Bosna arasında ben-
zerlikler çizmekteydi.16

DR. YORK NORMAN



87

17 Kazım, s. 14.
18 İbid., s. 11.
19 İbid., s. 7.

Bununla birlikte Musa Kazım Osmanlılar’ın 
kendilerini seferber edebilmek için de çaba gös-
terdi. Şunları önerdi: “Savaş başlatmak için tüm 
güçlü kuvvetli erkeklerin savaşa alınması gerekir. 
Şüphesiz bu konuda her ulus zorunlu askerliği 
uygulamak durumundadır.”17  Kendisi aynı za-
manda düşmanların gözünü korkutabileçek ka-
dar müslümanların kendilerini savaşa hazırlan-
maları konusunda Kur’an’ın izin verdiği şeklinde 
yorumlar yaptı. 

“Gözdağı verme” teriminin önerdiği gibi 
Musa Kazım’ın düşmanla uzlaşmak için argü-
manlarını geliştirmesine olanak tanıdı. Daha 
sonra şu ayrıntılara girmiştir: “Savaş için hazır-
lanmak gerekiyor. Fakat eğer düşman barış isti-
yorsa onu da göz önünde bulundurmalısınız.”18 
Kendisi aynı zamanda Osmanlılar’ın tarafsız 
güçlere savaş ilan etmek konusunda haklı olma-
dığını ve başka bir ülkeyi işgal etmeleri duru-
munda kadın, çocuk ve yaşlılara saldırılmaması 
gerektiğini ileri sürdü. Bundan dolayı “önlem-
ler, önşartlar, manevi ilkeler ve yasal sorular-
la” sınırlanan savunucu amaçlı bir savaş olarak 

Osmanlı’nın 1914’te savaş açmasını tartıştı.19 
Kısaca, Musa Kazım’ın Osmanlı İmparator-

luğu’ nun kutsal savaş açması ile ilgili argümanı 
gerçekten çok işlevseldi. Kafasında savaşı sömür-
ge karşıtı olarak canlandırdı ve sömürgelerdeki 
müslümanların derebeylerine karşı ayaklanma-
ları için çağrıda bulundu. Özellikle de İngilizleri 
kınadı. Bununla birlikte Musa Kazım Osman-
lı İmparatorluğu ve ötesindeki diğer anahtar 
gruplara seslendi. Balkanlar ve Rusya’dan yakın 
zamanlarda gelen mültecileri savaşa katılmaları 
için çağrıda bulunarak onları harekete geçirmeye 
çabaladı (mülteciler Osmanlı İmparatorluğu’nda 
kuvvetli yerli bir gruptu. 1870’den beri çoğun-
lukla çatışmaları yenilemekte ve hatta liberal ol-
mayan hükümetleri desteklemekteydiler). Musa 
Kazım bu nüfusu harekete seferber etmeyi göz 
önünde tutarak –aslında öc alma ve tam bir zafer 
beklentilerini de köreltmek istediği halde—kut-
sal savaş hakkındaki makalesini yayınladı. Belki 
de Osmanlı Devleti’nin  henüz karşı karşıya gel-
meye başladığı uzun ve tehlikeli görevi sezmisti.

MUSA KAZIM’IN KUTSAL SAVAŞ HAKKINDAKİ GÖRÜŞLERİ ÜZERİNE



TARİHTE NELER OLMADI Kİ
A.TİMUR BİLGİÇ

Tarih yaşandıkça yazılır. Yaşanmamış ve yaşanmayacak tarihler yazmak sadece film senaristle-
rinin işidir. Bu filmlerde seyredenle oynayan hep aynı kişidir.

Tarih ne elle ne de dille yazılır. Tarih sadece ve sadece yürekle yazılır. Geçmişin tarihini tarih-
çiler, geleceğin tarihini ise kahramanlar yazar. Zaten onlar geleceğimizden bize el uzattıkları için 
kahramandırlar. 

…
Tarih, toplumların belleğidir. Belleğini yitirmiş bir toplum, büyümemiş, olgunlaşmamış ve yaş-

lanmamıştır. 
Eğer her başarı olanakların, birikimlerin, gereksinmelerin ve emeğin ürünüyse, en önemli biri-

kim deneyimlerdir,  yaşanmışlardır ve bu yaşanmışlıklardan çıkarılan derslerdir. 
…
İnsanlığın ilk alet yapımıyla başlayan ve günümüze dek uzanan bir sürecin kesintisiz öyküsüdür 

bu kitap. Bizim için, bu öyküden çıkarılacak çok dersler, çok bilgiler var. Bu derslere, bilgilere daya-
narak yapılacak çok şeyler var.

Sadece olayları bilmek yetmez kuşkusuz olayların neden ve sonuçlarıyla değerlendirmesinin 
yapılması, yorumlanması, eleştirilmesi ve tartışılması da gerekir.

Bu kitapta sadece olaylar var. Gerisi okuyucularımıza kalmıştır.
Güzel, çirkin geçmişten güzel geleceklere…



Talat Pasanın Ittihad ve Terakkinin Son 
Kongresindeki Konusması

Dr. Yusuf Gedikli

Talat Paşa (1874 - 1921), İttihad ve Terakkinin önde gelen şahsiyetlerinden olup 
1908’deki İkinci Meşrutiyetten itibaren Osmanlı devletinin kaderine hükmedenlerden biridir.

Aşağıda vereceğimiz uzun konuşması İttihat ve Terakki fırkasının (cemiyetinin) 1 Kasım 
1918’de toplanan son kongresinde genel başkan sıfatıyla yapılmıştır. Konuşmada Talat 
Paşanın samimi ifadeleri dikkati çekmektedir.

Konuşmada Birinci Dünya harbi öncesinde ve harp esnasında vuku bulan hadiseler 
özetlenmektedir.  Bilhassa Osmanlının bi-taraf kalıp ber-taraf olmamak için nasıl canla 
başla müttefik aradığı, fakat talihin garip cilvesi olarak yıkılışının da müttefiklerinin kendisini 
harbe sürüklemesinden meydana geldiği, Almanlarla yapılan ittifaktan sonra Almanya ve 
Avusturyanın Türkleri savaşa sokmak için ne kadar baskı yaptığı açık seçik görülmektedir. 
Yine Rusyanın öbür iki müttefiki olan İngiltere ve Fıransadan ne kadar ayrı baş çektiği, 
Osmanlıyı yemek için nasıl akbaba gibi beklediği dikkati celbetmektedir.

Kısaca Talat Paşanın beyanatı yakın tarihimizin bazı hususlarına ışık tutmaktadır. Me-
sela Bulgaristan ve Romanya görüşmeleri Türk kamuoyunda pek bilinmemektedir.

Bu vesileyle şunu belirtelim ki Tırablusgarp, Balkan, Birinci Dünya ve İstiklal savaşla-
rıyla ilgili o zamanki basınımızda çok önemli haberler, yazılar, hatıralar yer almaktadır. Ne 
yazık ki bunlar günümüz araştırmacılarının eserlerinde yeteri ölçüde kullanılmamaktadır.

Anahtar Kelimeler:
Talat Paşa, İttihad ve Terakki, Almanlarla ittifak, 

İttihad ve Terakkinin Son Kongresinde 
Merhum Tal’at Paşanın Beyanat ve İzahatı

Harb-i Umuminin gerek suret-i hudu-
su [oluşma sureti] ve gerek tarz-ı cereyanı 
mu’asır tarihimizin en girift bir faslını teşkil 
etmektedir. Bugün artık büyük harb ateşinin 
intıfaya [sönmeye] yaklaşdığı ve yalnız şu-
rada burada bırakdığı şerarelerin söndürül-

mesiyle uğraşıldığı içün, tarihin bu faslında 
fa’aliyet sarfedenler veyahud onların şahid-i 
ef ’ali [fi’illerinin şahidi] olanlar, hatıralarını 
tesbit ile meşgul olmaktadırlar. Bu maksadla 
her milletden siyasi ve askerî pek çok zevat, 
Harb-i Umumi tarihinin bir cebhesini tenvir 
edebilecek hatırat ve ma’lumatı toplayıp neş-
rediyor.

Böyle hatıraların tarih içün kıymetli bir 



90

1 Liman von Sanders (1855-1929), Alman generalidir. 1913’te Alman askerî heyetinin başkanı sıfatıyla 
İstanbula geldi. Anılarını Türkiyede Beş Yıl adıyla yayınladı.
2 Vasil Radoslavov (1854 - 1929), Bulgar siyaset adamıdır. 10 Ağustos 1913’teki Bükreş anlaşmasından 
sonra başbakan oldu. İttifak devletleri taraftarıydı. Dobruca meselesinden dolayı İttifakla ihtilafa 
düşünce Haziran 1918’de yerini Malinova bıraktı.
3 Bu cümlede muhtemelen bir dizgi hatası mevcuttur.

vesika olduğuna şübhe edilemez. Vakı’a elbet-
de bunlardan bir çoğu, hele bizzat alakadar ve 
mesulü olanlar tarafından yazılanlar, bütün 
bütün bi-tarafane değildir. Fakat ne kadar ta-
rafgirane olursa olsun, istikbalin nazar-ı ten-
kidi onlar arasında doğruları tefrik edebile-
cekdir. Liman Fon Sanders’in1 sütunlarımızda 
intişar eden hatıraları buna misal teşkil eder. 
Sırf Almanlık nokta-yı nazarıyla kaleme alın-
mış olan bu müdafa’a-name, burada bir çok 
muhikk intikadları [haklı tenkidleri] da’vet 
etdi. Bu tenkid ve tashihler yarın tarih içün 
hakikati takdire hadim [hizmet eden] birer 
vesika olacakdır.

 Bugün de kar’ilerimize diğer mühimm bir 
hatıra-name takdim ediyoruz. İttihad ve Te-
rakki cem’iyetinin hitam-ı harbi ta’kib eden 
son kongresini reis-i umumi sıfatıyla sadr-ı 
esbak [sabık sadr-ı azam] Tal’at Paşa küşad 
etmiş [açmış], Alman ittifakına ve Harb-i 
Umumiye sebeb ve suret-i duhûlümüzle, harb 
esnasında tahaddüs eden mesail-i mühimme 
hakkında mufassal izahat vermiş idi. Sada-
retden henüz isti’fa etmiş olan Tal’at Paşa bu 
izahatdan sonra İttihad ve Terakki cem’iyeti 
re’s-i idaresinden de [idarî reisliğinden de] ar-
kadaşlarıyla beraber isti’fa eylediğini söyleye-
rek, cem’iyetin mukadderatını kongreye terk 
ve tevdi’ eylemişdi.

Tarihen mühimm bir kıymeti haiz olan 
bu beyanatı o zaman kongrede hazır bulunan 
bir zatın notlarından bil-iktibas bu günden 
i’tibaren neşre başlıyoruz.

Alman ittifakının amilleri 
1334 [1918] senesi teşrin-i evvelinde [eki-

minde] idi. Umumi Harbin iki tarafını teşkil 
eden İ’tilaf ve İttifak zümreleri, senelerden 

beri devam eden ve artık bir “yıpranma mü-
cadelesi” hükmüne giren muharebenin niha-
yetine vasıl olmuşlardı. Balkanlarda Bulgar 
cebhesinin siyasi ve askerî sebebler altında 
birdenbire inhilali [çöküşü] ile İttifak zümre-
sinin harb cebhesi delinmiş oldu.

Harbi açan ve idare eden Radoslavofun2 
mevki’-i iktidardan sukutiyle Malinofun ka-
bine teşkil etdiği günden beri, Bulgaristanın 
istikameti değişmiş olduğu zaten görülmüyor 
değildi. Fakat uzun bir harbin büsbütün tü-
kenmek bilmez müşkülatıyla başları dönmüş 
olan Berlin ve İstanbul hükümetleri bunu 
vaktiyle keşf ve idrak edemediler. Yahud et-
diler de çare bulamadıkları içün tecahül ey-
lediler [bilmez göründüler]. Nihayet Bulgar 
hükümeti müttefiklerinden ayrılarak galib 
düşmandan sulh istedi.

Bundan sonra baş döndürücü bir sür’atle 
ta’kib eden vuku’at ma’lumdur. Bulgarlar 
müzakerata girişdiler ve her şartı kabul ede-
rek herçi-bâd-âbâd [her ne olursa olsun] 
bir mütareke yapdılar. Burada kırılan ceb-
heyi ta’mir ederek şark müttefikinden cüda 
düşen Almanya ve Avusturya da Amerika 
reis-i cumhuruna müraca’atla sulh talebinde 
bulundu. Büsbütün yalnız bir halde kalmış 
olan Türkiye, Suriye ve Irakdan Asya-yı Suğra 
hududlarına kadar yürümüş orduların cenu-
bundan Bulgar sulhu ile serbest kalamayan 
Makedonya ordusunun şimal tazyiki altında 
idi.3 Bu ümidsiz vaz’iyete yegâne şu’le, Vilson 
pirensipleri idi.

Bulgar inhilalinin başlarında Berlinden 
avdet eden ve Kafkas meselesini halletmiş 
olduğu içün müftehir bulunan Tal’at Paşanın 
riyasetindeki harb kabinesi, hemen isti’fasını 
verdi. Kabine teşkiline memur olan Tevfik 

DR. YUSUF GEDİKLİ



91

Paşa hazretleri bir müddet müzakeratdan 
sonra muvaffak olamayarak i’tizar [özür] 
eylediklerinden, İzzet Paşa hazretlerinin ri-
yasetleri altında bir kabine teşekkül etdi ve 
Mondros mütarekesine müntehi olan [varan] 
siyasi fa’aliyet yol aldı.

Son İttihad ve Terakki kongresi 
İşde bu keşmekeş devrinde idi ki İttihad ve 

Terakki cem’iyeti vilayetden ale’l-acele alınan 
murahhaslık intihabnameleri ile merkezde 
mevcud müessesat ve erkânından bil-istifade 
bir kongre akdetmiş idi. Kongre teşrin-i sa-
ninin [kasımın] ilk günlerinde in’ikad ederek 
[toplanarak] dört beş celsede müzakeratını 
ikmal etmiş ve cem’iyetin fa’aliyetini ta’tile ve 
Teceddüd fırkası namıyla sinesinde teşekkül 
eden heyeti, varis olarak kabule karar vermişdi.

Kongrenin ilk küşadında reis-i umumi 
sıfatıyla Tal’at Paşa riyaset ederek celseyi aç-
mışdı. Tal’at Paşa uzun bir nutuk irad ederek 
harbin sebeblerini ve harb esnasında tahad-
düs eden meseleleri mevzu-i bahs etdikden 
sonra isti’fasını tebliğ ederek mevki’-i riyaseti 
terk etdi. Riyasete kısa bir münakaşadan son-
ra yine Tal’at Paşanın teklifiyle İsma’il Canbo-
lat bey intihab olundu.

Kongrenin diğer müzakeratını ve netice-
lerini burada mevzu’-i bahs edecek değilim. 
Yalnız Tal’at Paşanın ilk beyanatını mümkün 
olduğu kadar aslına sadık kalmaya çalışarak 
nakl ve hikâye edeceğim.

Kongrenin ilk küşadı [açılışı]4 
Kongre açıldığı dakikada Kırmızı Kona-

ğın5 büyük salonu mırıltılar içinde idi. Ge-
rek salonda, gerek yandaki odalarda hararetli 
hususi münakaşaların bakıyesi uçuşuyordu. 

Tal’at Paşa pek tanınmış olan simasında derin 
bir yorgunluk nişanesiyle riyaset sandalyesine 
oturdu. Etrafı umumi bir sükûn kapladı. Her-
kes mühimm dakikanın geldiğini hissetmiş idi. 

Meclisin küşadını tebliğ ile önündeki 
çıngırağı çalar çalmaz Midhat Şükrü bey, 
kâtiblerin ta’yinini taleb etdi. Tal’at Paşa biraz 
lakayd bir tavırla bir kaç isim söyledi. Sonra 
kararlı bir sesle söze başladı. Sa’atlerce süren 
uzun beyanatını hep böyle sakin, heyecansız 
bir sesle devam etdirdi.

Tal’at Paşanın beyanatı
Tal’at Paşanın bu beyanatı evvela Meşru-

tiyet tarihinin harici siyaset noktasından bir 
hulasasıyla başlıyor, Alman ittifakı fikrini kök-
leşdiren amilleri sırasıyla gösterdikden son-
ra Umumi Harbin i’lanı dakikasındaki siyasi 
vaz’iyeti anlatıyordu. Meşrutiyetin i’lanından 
Balkan muharebesinin hitamına [sonuna] ka-
dar olan devrede evvela İngiliz siyasetine karşı 
gösterilen hararetli temayülü, sonra yavaş ya-
vaş iki tarafın emelleri arasında gitdikçe tebel-
lür eden [billurlaşan] fırkaların uyandırdığı 
tereddüdleri pek kısa bir halde hatırlatdıkdan 
sonra, Tal’at Paşa asıl Balkan muharebesini 
ta’kib eden devre geçdi.

“Bilirsiniz ki”6 dedi, “Balkan muharebesi 
sonlarına doğru iş başına geçen Mahmud Şev-
ket Paşa merhum[un] kabinesi zamanında, 
sadr-ı esbak merhum Hakkı Paşa fevk’al-ade 
memuriyetle Londraya gönderilmişdi. Hakkı 
Paşanın vazifesi İngiltere ile Türkiye arasında 
ihtilafı mucib olan bütün meseleler üzerin-
de umumi, kat’i bir anlaşma yapmak, İngi-
liz - Türk münasebatına ve bu suretle bütün 
Türkiye mukadderatına tesir eden anlaşama-
mazlıkları kökünden kaldırmakdı. İngiltere ile 

4 Kongre 1 Kasım cuma günü toplanmış, 5 Kasım günü kapanmıştır (Bunu o zamanki gazetelere bakarak 
kontrol ettik).
 5 Kırmızı Konak veya Pembe Konak, İttihad ve Terakki umum merkezinin bulunduğu bina idi. 
Mütarekede İngiliz işgal kuvvetleri kumandanlığı idi. 7 Mayıs 1924’te muhalif İstanbul basınına 
karşı Cumhuriyeti savunmak için Atatürk tarafından Yunus Nadi Abalıoğluna kurdurulan Cumhuriyet 
gazetesine tahsis edildi. Halen (7 Mayıs 2003) Cumhuriyet gazetesidir.
6 Talat Paşanın beyanatı buradan itibaren başlamaktadır.

TALAT PAŞANIN İTTİHAD VE TERAKKİNİN SON KONGRESİNDEKİ KONUŞMASI



92

böyle umumi hatlar üzerinde esaslı bir i’tilaf 
[uyuşma] akdedilince, aynı teşebbüsat Fıran-
sız kabinesi nezdinde de icra olunacakdı.

Rusyanın bir notası
Tam böyle bir zamanda Rusya, Bab-ı Ali-

ye pek şiddetli bir nota verdi. Balkan muha-
rebesinden henüz çıkmış idik. Türkiyenin 
za’fı, hatta ihtizarı [can çekişdiği] iddi’aları 
bütün Avrupayı doldurmuşdu. Rusya da bu 
fırsatdan istifade ederek Berlin mu’ahedesinin 
[anlaşmasının] Vilâyat-ı Şarkıyeye aid olan 
maddelerinin tatbikini musırrane [ısrarla] 
taleb ediyordu. Berlin mu’ahedesinin hemen 
her maddesine bir kaç defa hançer vurulmuş, 
hatta bunlardan bir çoğu Rusyanın müzahe-
retiyle yapılmış iken, iler tutar yeri kalmayan 
bu mu’ahede, za’if zamanımızda yine bize karşı 
bir tecavüz vesilesi olabilmekden kurtulama-
mış idi.

Rusyanın bu na-hengâm mutalebatı [va-
kitsiz talebleri] üzerine Bab-ı Ali bittabi’ ve bi-
hakkın telaşa düşdü. Bir tarafdan İstanbuldaki 
düvel-i muazzama [büyük devletler] sefirle-
riyle görüşerek meseleyi müzakere etmekle 
beraber, Hakkı Paşaya da Londrada Vilâyat-ı 
Şarkıye ıslahatı hakkında bir i’tilaf akdi içün 
ta’limat verdi.

	
Vilâyat-ı Şarkıye müfettişlikleri 
meselesi
Berlin mu’ahedesi mucibince Vilâyat-ı 

Şarkıyede Türk hakimiyetinin bekası İngilte-
re tarafından temin edilmişdi. Hakkı Paşa bu 
esasdan haraket ederek, Vilâyat-ı Şarkıyede 
İngiliz ıslahat müfettişleri istihdamını Londra 
kabinesiyle kararlaşdırmağa muvaffak oldu. 
Hatta bu hizmete ta’yin edilecek İngiliz me-
murlarından bir ikisinin isimleri bile ta’ayyün 
etmiş gibi idi. Bu i’tilaf sayesinde Rus notası-
nın suya düşeceğini anlayan Petersburg kabi-
nesi, derhal Londrada nüfuz icrasına koyuldu 
ve ma’at-teessüf bunda muvaffak oldu. İngil-
tere yavaş yavaş bütün muvafakatlarını geri 
aldı ve Vilâyat-ı Şarkıye ıslahat müfettişlik-

leri purojesi Petersburgdan esen kuvvetli bir 
kasırganın önünden Taymis sularına düşüp 
batdı. 

Bab-ı Ali bu suretle İngiliz i’tilafından kat’i 
suretde ümid kesmek ıztırarında [mecburi-
yetinde] kaldığı zamanda, Alman siyaseti bi-
lakis hükümet-i Osmaniyeye müfid olmağa 
çalışıyordu. Rus notası vesilesiyle fikirlerine 
müraca’at edilen ecnebi sefirler arasında yal-
nız Alman sefiri, hiç olmazsa ma’nen Türk 
da’vasına müzaharet [destek] göstermiş, bize 
kat’-ı münasebete [münasebet kesmeye], har-
be sebeb olmamak şartıyla mukavemet tavsiye 
ederek, siyasi fa’aliyetimizi teşci’ eylemiş idi. 
Diğer bütün süfera [sefirler] Rus metalibine 
[taleblerine] boyun eğmek lüzumunda mütte-
fik idiler.

Londra müzakeratının akametine rağmen 
hükümet Rusyayı müzakereye sevk edebile-
cek tedbirleri ittihaz etdi [aldı] ve Almanya-
nın ma’nevi müzahareti sayesinde Vilâyat-ı 
Şarkıye meselesini acil bir ihtilaf vesilesi ol-
makdan çıkararak, umumi ıslahat meseleleri 
arasına idhal etmek çaresini buldu.

İşde bu suretle Bab-ı Alinin siyasetinde 
İngilizden ziyade Almanyaya müteveccih bir 
istikamet-i kavi, kuvvet bulmuş oldu.

İlk Alman ittifak teşebbüsü
Vilâyat-ı Şarkıye meselesinin müzake-

resi esnasında Alman sefaretiyle icra edilen 
mükâlemeler arasında tarafımızdan, gayri 
resmi bir suretde ittifak içün istimzac [yok-
lama] vaki’ olmuşdu. Balkanlar muvazenesi-
nin aleyhimize bozulduğundan beri ittifaksız, 
müzaheretsiz yaşamak imkânı olmadığına 
kana’at hasıl edilerek, her hangi bir ittifakı 
taharri [aramak] içün zaten karar verilmişdi. 
Lâkin Berlin kabinesi istimzacımızdan [yok-
lamamızdan] haberdar olunca buradaki sefa-
ret kadar hararetli bulunmadı ve bize “Henüz 
bir ittifakdan bahs olacak suretde Türkiyede 
müesses bir kudret tezahür etmiş değildir. 
Böyle bir ittifak ihtimalden uzak olmamakla 
beraber, ancak münasib zamanda düşünüle-

DR. YUSUF GEDİKLİ



93

bilir” yolunda kaçamaklı bir cevab verdi.
Zaten bütün ittifak teşebbüsleri bu mü-

lahaza önünde akim kalıyordu. Biz kavi ol-
madığımız içün müttefik arıyorduk. Halbuki 
ittifakına talib olduğumuz devletler kuvvetli 
müttefik istiyorlardı.

İttifakın akdi
1914 senesi yazında Alman sefareti bize 

bu mesele hakkında yeni bir tebliğde bulun-
du. Vaktiyle tarafımızdan vaki’ olan teşebbüsü 
hatırlatarak, Berlin kabinesinin şimdi bu yolda 
bir ittifak müzakeresini mümkün addetmekde 
olduğunu bildirdi.

Aradan geçen müddet zarfında Bab-ı Ali-
nin siyasetinde yeni bir tahavvül [değişiklik] 
vuku’a gelmemişdi. Binaenaleyh [bundan 
dolayı] bu yolda bir tekliften memnun olma-
mak içün hiç bir sebeb görmedik ve ma’al-
memnuniye [memnuniyetle] ittifak müzakere-
sine girişdik. Başlıca esaslar üzerinde kolaylıkla 
i’tilaf edilerek bir ittifak purojesi takarrür eyle-
di ve tarafeynden parafe edildi.

İşde bunu müte’akib Saraybosna cinayeti ve 
Avusturya - Sırbistan ihtilafı tahaddüs eyledi 
[meydana geldi].7  O zaman anladık ki evvelce 
teklifimize karşı müstağni davranan Almanya-
nın şimdi böyle kendiliğinden ittifaka talib gö-
rünmesi, harbin zaruri bir suretde yaklaşdığını 
hissetmesinden ileri gelmişdir. Ma’ahaza [böy-
leyken] bunu da tabi’i gördük. Çünkü bulun-
duğumuz za’if ve ihtiyac halinde, bir devlet-i 
mu’azzamanın bizden göreceği bir istifade ol-
maksızın, ittifakımızı kabul ve bize müzaheret 
etmesi bittabi’ mümkün olamazdı.

Vuku’at sür’atle tevali [devam] etdi. Avus-
turya - Sırb ihtilafı heman umumi bir Avrupa 
meselesi şeklini aldı ve Sırbistana i’lan edilen 
harb Rusyayı ve müttefiklerini sürükleyerek 
umumi harb patladığı zaman, biz elimizdeki 

ittifakname ile ortadaki hengâmenin karşısın-
da kalmış bulunuyorduk.

Harbin i’lanı dakikasından i’tibaren Bab-ı 
Ali iki muharib tarafın başlıca siyasi mümes-
silleri karşısında gayet nazik bir mevki’de kal-
mışdı. Alman ve Avusturya sefirleri heman 
her gün ellerinde daha yeni imzalanmış ittifak 
mu’ahedesi olduğu halde hariciye nezaretine 
geliyorlar, bize:

“Harbe ne vakit gireceksiniz? İmzanızın 
hükmü ne vakit görülecek? İttifak mu’ahedesi 
ne olacak?” diye soruyorlardı. Buna karşı me-
sela İtalyanın da ta’ahhüdünü ifa etmediğinden 
yahud Belçika teminat mu’ahedesinin bizzat 
Almanlar tarafından kâğıd paçavrası telakki 
edildiğinden bahsetmek mümkündü. Fakat 
böyle bir hareket, nakz-ı ahd [ahde vefasızlık] 
demek olacakdı. Bu kadar zaman aradığımız 
ittifakı bulduğumuz dakikada bozmakla, artık 
dost ve düşman kimse tarafından i’timad edil-
memek vaz’iyetinde kalacakdık.

Bunun içün cevabımızı başka bir şekle ifrağ 
etmek [sokmak], harbin pek aşikâr olan me-
halikinden [tehlikelerinden] kendimizi koru-
makla beraber, ahdimize riayetkâr görünmek 
mecburiyetinde idik.

Bulgaristanın vaz’iyeti meselesi
Alman ve Avusturya sefirlerinin metalibe-

lerine mukabil bulduğumuz cevab şu idi:
‘Türkiye ta’ahhüdüne sadıkdır ve daima 

onlara riayet etmek ister. Bugünkü Umumi 
Harbde Almanların karşısında Ruslar vardır 
ki, asırlardan beri Türk imparatorluğunun in-
kırazını [tükenmesini] esas siyaset olarak ka-
bul etmişlerdir. Türkiye harbe müdahale et-
meği yalnız bir ta’ahhüd meselesi değil, bizzat 
mübrim [zorlayıcı] bir vazife addeder. Şu ka-
dar ki Rusyaya bir çok revabıtla [rabıtalarla] 
bağlı bulunan Bulgaristanın vaz’iyeti ta’ayyün 

7 Sabık sadrazam veyahut beyanatı zapteden kişi, burada bilerek veya bilmeyerek olayları karıştırıyor. 
Saraybosna cinayeti ittifak görüşmelerinden ve imzasından önce, 28 Haziran 1914’te olmuştu. İttifak 
görüşmeleri ise 22 Temmuzda başlamış, ittifak 2 Ağustosta imza edilmiştir. Görüşmeler sürerken 28 
Temmuzda Avusturya - Macaristan Sırbistana, 1 Ağustosta ise Almanya Rusyaya harp ilan etmişti. 

TALAT PAŞANIN İTTİHAD VE TERAKKİNİN SON KONGRESİNDEKİ KONUŞMASI



94

etmedikçe, Türkiyenin harbe girmesi kimse-
ye bir faidesi olmadan, kendisini ağır suretde 
ızrar etmek [zarara uğratmak] demek olacak-
dır. Balkan harbinden sonra Bulgaristanla 
teessüs eden hudud, bütün ta’dil ve tashihlere 
rağmen İstanbulu büsbütün ta’arruzdan ma-
sun bulunduracak bir şekle sokulamamışdır.

Türkiye harbe girdiği gün Bulgaristan di-
ğer tarafın lehine muharebeye teşebbüs ede-
cek olursa, Türk payitahtı müdhiş bir istila 
tehlikesi altında kalacak ve Almanya - Avus-
turya İstanbulu istiladan ve Türkiyeyi izmih-
lalden [yok olmakdan] kurtaramayacakdır. 
İkinci Balkan muharebesinden beri Rus siya-
setinden uzaklaşmış görünen, Umumi Harbin 
ilk müsebbibi ve Rusyanın başlıca mahmisi 
[himaye etdiği] olan Sırbistana karşı derin ve 
-mahfi bir gayz ve adavet perverde eden [gizli 
bir hınç ve düşmanlık besleyen] Bulgaristan, 
İttifak zümresi lehine harbe girerse, o vakit 
Türkiye de bütün kuvvetiyle İttifak cebhesin-
de mevki’ tutacakdır.’

Oldukça mahirane terkib edilmiş olan bu 
cevablar, Alman ve Avusturya sefirlerinin 
metalibini susturmamakla beraber, vaz’iyeti 
koruyordu. Bab-ı Ali bu suretle vakit kazan-
mağa, harbin cereyanını ta’kibe muhtelif siya-
set tahavvüllerini tedkike imkân buluyordu.

İ’tilaf devletlerinin teklifleri
Harbe duhulümüzden [girişimizden] ev-

vel İ’tilaf devletlerinin bize bi-taraf kalmak 
içün pek çok, pek arzuya şayan tekliflerde bu-
lundukları şayi’ası bir çok def ’alar tekrar edil-
mişdir. Hakikat şudur ki harbin i’lanından 
Karadeniz vak’asına kadar geçen müddet 

zarfında doğrudan doğruya Rusya tarafından 
hiç bir teklife maruz kalmadık. İngiltere ve 
Fıransa sefirleri bir çok def ’alar muhtelif vesi-
lelerle bi-taraflığı suret-i kat’iyyede muhafaza 
tavsiyesinde bulundular. Bab-ı Alinin Alman-
yaya temayülünü gösteren vak’alar karşısında 
kaldıkları zamanlarda bile İngiliz ve Fıransız 
mümessillerinin bize edebildikleri yegâne 
va’ad, harbe girmediğimiz halde İngiltere ve 
Fıransanın tamamiyet-i mülkiyemizi temin 
ve Rusyadan da aynı teminatı almağı der’uhde 
edeceklerinden ibaret kalmışdı.8 Bundan baş-
ka türlü bir va’ad ve ta’ahhüd kat’iyyen mes-
buk [geçmiş] ve vaki’ değildir.

Tamamiyet-i mülkiye ta’ahhüdü Paris 
mu’ahedesinden beri Avrupanın lisanında ve 
mu’ahedatta daima tekerrür etdiği halde, hiç 
bir vakit fi’ilen tahakkuk etdirilememiş bir 
ta’ahhüddür.9 Bunun içün Bab-ı Ali bittabi’ 
böyle bir va’ad ile icra edilen teklife ciddi bir 
nazarla bakamıyordu. Bugün va’ad, ta’ahhüd 
hatta imza edilen bir tamamiyet-i mülkiye te-
minat mu’ahedesinin, yarın harbin hitamın-
dan sonra Rus ihtirasları muvacehesinde hü-
kümsüz kalmayacağını kim temin edebilirdi? 
Vilâyat-ı Şarkıye meselesinde Rus arzusu kar-
şısında bizi feda eden İngilterenin böyle bir 
ihtirasa karşı bizi müdafa’a edeceğine ihtimal 
verilebilir mi idi?

Halbuki başka bir ihtirasa karşı müdafa’a 
şöyle dursun, daha harbin akab-ı i’lanında [i’lanı 
sonrasında] İngiltere, İngiliz destgâhlarında 
i’mal edilmiş olan Osman-ı Evvel ve Reşadiye 
diretnotlarımızı müsadere etmekle10, bizi Ada-
lar denizinde mesela Yunan filosuna tefevvuk 
[üstün gelme] imkânından mahrum etmiş olu-

8 Dikkat edilirse Rusyanın tamamiyet-i mülkiye taahhüdünde bulunmadığı görülüyor. İngiltere ve 
Fıransanın Rusyadan böyle bir talepte bulundukları, lâkin Rusların buna muarız olduğu harpten sonra 
açıklanan vesikalardan anlaşılmıştır (Bak. Osmanlı Mebusan Meclisi Reisi Halil Menteşenin Anıları, 
haz. İsmail Arar, İstanbul 1986, 201. s.). Bu da Rusyanın habis niyetini açığa çıkarıyor. O zamanki 
meclis reisi Halil Menteşe hatıralarında (201. s.) İ’tilaf devletlerinin Osmanlıya ayrı ayrı teminat 
vermekten kaçındıklarını ve Rusyanın böyle bir teminata karşı olduğunu yazar.
9 Talat Paşanın bu hükmü de doğrudur. Tamamiyet-i mülkiye 1856 Paris anlaşmasında kabul edilmiş, 
lâkin hep Osmanlının aleyhine işlemiştir. Mesela 1897’de Yunanistan yenilince büyük devletler bu 
anlaşmayı uygulamış, lâkin bunun haricinde hiç bir zaman uygulamamışlardır.

DR. YUSUF GEDİKLİ



95

yordu. Bütün purotestolarımıza rağmen bu iki 
kıymetdar diretnotun elden kaçırılması, gerek 
efkâr-ı umumiyede ve gerek Bab-ı Alide pek acı 
bir tesir husule getirmişdi. Bu hadisede verilen 
teminatın -tahtında tesettür-i amal ve ledünni-
yatın [altında emellerin saklandığını ve gizlili-
ğin] bir alametini hissediyorduk.

	
Bi-taraflığımız etrafında
Ma’a-hazâ [böyleyken] İ’tilaf devletleri 

-hususiyle Boğazlar meselesinden dolayı- bi-
taraflığımızı temin edebilmeye çok ehemmi-
yet veriyorlardı. Ezcümle Goben ve Bireslav 
zırhlılarının Almanyadan satın alınması me-
selesinde ve kezalik kapitülasyonların lağvını 
i’lan etdiğimiz zamanlarda11 yalnız purotesto 
ile iktifa ederek, yine daima bi-taraflık ha-
linde bulunmalarından başka ma’na çıka-
mazdı.12 Tabi’i zorlu bir düşmanın karşısında 
neticesi meşkûk [şübheli] büyük bir mücade-
leye girmiş olan İ’tilaf devletleri, en küçük bir 
kuvvetin bile aleyhlerinde hareketinden en-
dişe ediyorlardı. Bunun içün bizi harbe sok-
makdan mümkün olduğu kadar geri durmak 
arzusunda idiler.

Bizim düşüncemiz kabil olduğu kadar va-
kit kazanmak, harbin alacağı şekle, Balkan-
larda tahaddüs edecek vaz’iyete nazaran siya-
si olarak imkân dairesinde her türlü menafi’i 
[menfa’atleri] temin ve istihsal eylemek ve 
ancak ondan sonra muharebeye duhûl hak-
kında bir karar vermekdi. İlk harb vekayi’i 
Alman muzafferiyeti hakkında çok ümid ve-
riyordu. Hatta Birinci Marn muharebesinden 
sonra bile burada başlıca askerî mütehassıslar, 
Almanların mağlub olmayacağını muhakkak 
addetmekden geri durmuyorlardı.

İ’tilaf devletleri Bab-ı Alinin siyasetin-
den çok kuşkulanıyordular. Alman heyet-i 
ıslahiye-i askeriyesi, bütün İ’tilaf mehafil-i si-

yasiyesini pirelendiriyordu. Goben ve Biresla-
vın Yavuz ve Midilli isimleri altında Osmanlı 
donanmasına ilhak edildiği resmen ilan olun-
dukdan sonra bile, amiral Suşon ile Alman 
mürettebatının sefinelerde [gemilerde] be-
kasına bihakkın i’tiraz ediyorlardı. Bab-ı Ali 
pek çok def ’a İ’tilaf süferasının [sefirlerinin] 
müşkül sualleri karşısında kalmışdır. Bunun-
la beraber İ’tilaf diplomatları bu i’tirazları son 
hadde kadar götürmeyerek, daima bizi bi-
taraflığa irca’ ve ikna’ gayretini güdüyorlardı.

Bulgaristanla müzakere
Almanya ve Avusturya sefirleri bizim 

mütemadiyen Bulgaristanın vaz’iyetini ile-
riye sürerek, müttefiklik vazifesini ifada 
ta’allülümüzden [kaçınmamızdan] kurtul-
mak içün bir tecrübe yapmak istediler. Bize 
Sofyada bir müzakere icrası teklifinde bu-
lundular. Böyle bir teklifi şeklen reddetmek 
bittabi’ mümkün değildi. O sırada Bulgaris-
tanda Radoslavof kabinesi mevki’-i iktidarda 
bulunuyor ve hariciye nezaretini de şahsen 
mu’arefemiz [tanışımız] olan  Gınadyef işgal 
ediyordu.

Meclis-i vükelada [bakanlar kurulunda] 
uzun uzadıya müzakereden sonra benimle 
Halil [Menteşe] beyin Sofyaya azimetimiz 
takarrür eyledi. Sofyada gerek başvekil Ra-
doslavof ve gerek hariciye nazırı Gınadyef ile 
icra etdiğimiz müzakeratda şunu anladık ki, 
vaz’iyetin anahtarı Sofyada değil, Bükreşde-
dir. İkinci Balkan muharebesinde Sırblardan 
çok fenalık görmüş ve zafer semeratını [seme-
relerini] elinden kaçırmış olan Bulgaristan, 
Sırbistan aleyhine hareket etmeye müheyya 
[hazır] idi. Hatta Yunanistanın Sırblar lehin-
de müdahalesi ihtimali bile Sofya kabinesini 
korkutmuyordu. Avusturya ve Alman siyase-
tine fazlaca meyletmiş olan o zamanki Bulgar 

10 İngiltere bu gemilere 2 Ağustos 1914 günü el koymuştur (Fahri Belen, 20. Yüzyılda Osmanlı Devleti, 
İstanbul 1973, 198. s.).
11 Kapitülasyonlar bugünkü tarihle 8 Eylül 1914 günü, 1 Ekim 1914‘ten itibaren geçerli olmak üzere 
kaldırılmıştı.
12 Cümlenin son kısmında bir dizgi hatası olduğu anlaşılıyor.

TALAT PAŞANIN İTTİHAD VE TERAKKİNİN SON KONGRESİNDEKİ KONUŞMASI



96

hükümeti, yalnız Romanyanın arkadan bir 
darbe vurması endişesi ile kımıldayamıyor-
du. Romanyadan gelecek darbenin Rus ordu-
ları tarafından kolayca teyid [kuvvetlendiril-
me] ve takviye edilebilmesi ihtimali o kadar 
ağır bir tehlike idi ki, Bulgaristanı buna karşı 
temin etmedikçe harbe sokmak imkânı ola-
mayacağını biz de teslim etdik. Binaenaleyh 
İstanbulla bil-muhabere, Sofyadan Bükreşe 
müteveccihen  hareket eyledik.

Bükreşde müzakerat13 
O zaman Romanyada Bıratyanu14 kabinesi 

serkârda [iş başında] bulunuyordu. Almanya-
nın Bükreş sefaretini bilahare hariciye nazırı 
olan Fon Gülman, Avusturya sefirliğini de 
yine muahheren [sonradan] hariciye nezare-
tine geçen Kont Çernin işgal ediyordu. Kendi-
leriyle müzakere etdikden sonra Bulgar sefiri 
Radefle de ayrıca görüşdük ve aramızda bir 
puroğram yaparak, her birimiz ayrı ayrı kıralı, 
başvekili, hariciye nazırını, başlıca fırka rüe-
sasını [reislerini] ziyarete başladık. Her akşam 
sefaretlerden birinde görüşerek, o gün yapdı-
ğımız işleri birbirimize hikâye ediyor ve ertesi 
günü yapılacak işleri kararlaşdırıyorduk.

Bir çok müzakeratdan sonra nihayet 
Romanya hükümeti bize bir Bulgar-Sırb 
muhaseme-i muhtemelesinde [muhtemel ha-
sımlığında] Romanyanın kat’iyyen bi-taraf ka-
lacağını va’ad etdi. Bu va’adden haberdar edilen 
Sofya kabinesi, sefirine yeniden ta’limat vere-
rek tahrirî [yazılı] bir teminat taleb eylemesini 
emretdi. 

14. Müzakerat akim kalıyor
Uzun mesa’i sarfından sonra Bükreş kabi-

nesinden alınan şifahi va’adin Sofya hüküme-
tince gayr-i kâfi addedilmesi pişmiş aşa soğuk 

su tesirini gösterdi. Tahrirî [yazılı] teminat 
içün müraca’at etdiğimiz zaman mösyö Bırat-
yanu bundan imtina’ etdi. Bize dedi ki:

‘Romanya hükümeti hal-i hazırda cereyan 
etmekde olan muharebede kat’iyyen bi-taraf 
kalmayı hem muhariblere, hem de bütün ale-
me karşı ta’ahhüd eylemişdir. Sırbistan da bu-
gün muharib zümrelerden birine mensubdur. 
Eğer bugün Sırbistana karşı muharebe etdiği 
takdirde Bulgaristana karşı da bi-taraf kalaca-
ğımızı tahriren ta’ahhüd edersek, bu hareket 
muharib zümrelerden biri lehine hareket içün 
hal-i hazırda bi-taraf bir hükümeti teşvik ve 
tahrik demek olur. Bu da bi-taraflığa muga-
yir [aykırı] ta’ahhüdat-ı mevcudemizi muhill 
[bozma] olur. Binaenaleyh Romanya hükü-
meti şeref ve haysiyeti tehlikede bırakacak 
böyle bir kâğıdın altına vaz’-ı imza edemez. 
Fakat size şifahen suret-i kat’iyyede ta’ahhüd 
ederim ki, Bulgaristan harbe girecek olursa 
Romanya hareket etmeyecekdir.’

Mösyö Bıratyanunun bu sözleri karşısında 
yapacak bir şey kalmıyordu. Sofya hükümeti 
tahrirî teminat talebinde ısrar eylediği cihetle 
daha fazla bir şey elde etmek imkânı olmadığı-
na kana’at getirdik ve Bükreşden avdet etdik.15 

Mübhem vaz’iyetin devamı
Bükreş seyahatimizin gaye ve neticeleri[nin] 

İ’tilaf diplomatlarınca ne dereceye kadar ma’lum 
olduğunu bilemem. Ma’a-haza [bununla birlik-
te] seyahatden avdetimizden sonra da vaz’iyet 
yine aynı mübhem gidişi ta’kib ediyordu. Al-
manya ve Avusturya her vesileden bil-istifade 
bizi harbe sokmak içün çalışıyor ve ittifak 
mu’ahedesine riayete da’vet ediyordu. İngiltere 
ve Fıransa da her fırsatda bizim bi-taraflığımızı 
temine gayret ediyordu.16  Bab-ı Ali bu iki zıdd 
tazyikin karşısında idare-i maslahat gayretinde 

13 Türk kamuoyunda Sofya ve  bilhassa Bükreş müzakereleri pek bilinmemektedir.
14 İon İonel Bratianu (1864 - 1927), Romen siyaset adamı. 1914’te başbakan oldu. 1916’da İ’tilaf 
devletleri tarafında savaşa girdi. İttifak kuvetlerine yenilince Almanların dikte ettiği barış şartlarını 
kabul etmemek için istifa etti. Sonra yine başbakan oldu.
15 Bulgaristanla ittifak 6 Eylül 1915’te Radoslavovla Sofya sefirimiz Fethi (Okyar) bey arasında 
imzalanmıştır.

DR. YUSUF GEDİKLİ



97

idi. Fakat Alman heyet-i askeriyesine inzimam 
eden [eklenen] teşkilat-ı bahriyenin vücudu ve 
İstanbulda Alman nüfuzunun gitdikçe tevsi’ini 
gösteren muhtelif alaim [alametler], vaz’iyeti 
günden güne daha müşkül bir hale sokuyordu.

Karadeniz vak’ası
Ahval bu merkezde iken ma’lum olan Kara-

deniz vak’ası zuhur etdi. Ta’lim vesilesiyle Kara-
denize çıkmış olan amiral Suşon, Rus filosuna ve 
müte’akıben Rus limanlarına ta’arruz etdi.17 

O günden bugüne kadar heman her tarafda 
benim vak’adan kabl’el-zuhur [vak’anın zuhu-
rundan önce] haberdar olduğum zannedilmiş-
dir. Ben de harb esnasında bu zannı tekzib ve 
tashihe lüzum görmedim. Bugün artık harb bit-
mişdir. Ben de mevki’-i iktidarda değilim. Bina-

enaleyh şimdi serbestçe hakikati söyleyebilirim. 
Sizi namusumla temin ederim ki ben de vak’ayı 
herkes gibi vuku’undan sonra haber aldım ve ev-
velden hiç bir muvafakatim yokdu.

Hadisenin vuku’u Bab-ı Alide hakiki bir kar-
gaşalık tevlid etdi. Başda sadr-ı azam Sa’id Ha-
lim Paşa18  olduğu halde bir çok nüzzar [nazır-
lar] böyle bir hadiseden şiddetle müteessirdiler. 
Hatta nazırlardan Çürüksulu Mahmud Paşa19, 
Süleyman el-Bustanî20, Oskan Efendiler21 derhal 
isti’fa etdiler. Maliye nazırı Cavid bey de bütün 
gayretlerimize rağmen isti’fasında ısrar ey-
ledi.22 Sa’id Halim Paşa bile yalnız meseleyi 
müzakereye düşürmek ve müzakeratı tedvir 
ve idare eylemek maksadıyla mevki’ini mu-
hafazaya razı olabildi ve heman müzakerata 
başlandı.

 16 Rusyanın Osmanlıyı harpten uzak tutmak için çaba göstermediği, aksine adeta memnun olduğu 
dikkati çekiyor.
17 Karadeniz vak’ası 29 Ekim günü meydana gelmiştir. O gün kurban bayramının arifesiydi. Türk 
donanması önce Sivastopolu, bir gün sonra, yani 30 Ekimde Odesayı bombalamıştı. Yavuz ve Midilli 
sayesinde Karadenizdeki Rus donanması hareketsiz kalmıştı. Çanakkale harbinde Rusların Karadeniz 
sahiline çıkarma yapmamaları, biraz da bu gemilerle takviye edilen Türk donanmasının gücündendi.
18 Mehmed Sa’id Halim Paşa (Kahire 1863 - Roma 1921). Kavalalı Mehmed Ali Paşanın torunudur. 
Mahmud Şevket Paşa hükümetinde hariciye nazırı ve onun öldürülmesinden sonra sadrazam oldu 
(Haziran 1913). Hariciye nazırlığı da 1915’e kadar uhdesinde idi. 1917’de sadrazamlıktan ayrıldı. 
Savaşa girmeye karşıydı. Mütarekeden sonra Maltaya sürüldü. 2 yıl orada kaldıktan sonra Türkiyeye 
gelemediği için Romada ikamet etti; burada 6 Aralık 1921 günü bir Ermeni komitacısı tarafından şehit 
edildi. İkinci Mahmud türbesinin haziresine gömüldü. Buhranlarımız isimli bir kitabı vardır.
 19 Nizamiye mirlivası (tuğgenerali) Çürüksulu Mahmud Paşanın bahriye nazırlığı 14 Temmuz 1913 - 6 
Mart 1914 arasındadır. Yerine Cemal Paşa bahriye nazırı olmuştur. Çürüksulu Mahmud Paşa (1865 - 
1930) ayan azası, mütarekede istihzarat-ı sulhiyye (barış hazırlıkları) komisyonu üyesiydi. Atatürkün 
Nutkunda adı geçer.
20 Süleyman el-Bustanî (Şuf - Lübnan 1856 - Nev York 1925). Maruniliğe mensup Arap asıllı Osmanlı 
siyaset adamıdır. 1893’te Chicago’da açılan sergide Türk pavyonunun sergi komiserliğini yaptı, Şikago 
Sergisi isimli Türkçe bir gazete çıkardı. Gazetenin idaresini Ubeydullah Efendiye bırakıp İstanbula 
döndü. 1908’de İttihad ve Terakkiden Beyrut mebusu seçildi. 1910’da Ayan meclisi üyeliği, 1913’te 
Said Halim Paşa kabinesinde ticaret ve ziraat nazırlığı yaptı. Dış siyaset hususunda İttihadcılarla 
uyuşamadığı için istifa etti. İsviçreye yerleşti. Osmanlı tarihi üzerine tarafsız görüşlerini açıkladığı bir 
eseri vardır. Osmanlıda Türkçenin tek resmi dil olmasını savunmuştu. Arap aleminde İlyada tercümesiyle 
tanınmıştır. Tarihle ilgili eserleri vardır (Büyük Larousse, “Bustani”, 4. c, 2037. s.).
 21 Oskan Efendi veya Oskan Mardikyan (Erzincan 1867 - Kahire 7 Temmuz 1947). Düyun-i Umumiye 
ve maliye müfettişliği yaptıktan sonra Mahmud Şevket Paşa (1913) ve Said Halim Paşa hükümetlerinde 
(1914 - 1917) posta telgıraf nazırlığı yaptı. 1918’de Bağdada gitti. Irak hükümetinde çeşitli kamu 
vazifelerinde bulundu. Daha sonra Kahireye yerleşti. Telif ve tercüme eserleri vardır (Yaşamları ve 
Yapıtları ile Osmanlılar Ansiklopedisi, Yapı Kredi Bankası y., İstanbul 1999, 2. c, 77. s. Bu ansiklopedi 
gayri müslim azınlıklara fazla yer vermekle karakterizedir). Büyük Larousse ise Oskan Efendinin 
doğum yerini Erzurum, ölüm yerini İstanbul, ölüm tarihini 1922 olarak gösterir ki bu üç bilginin üçü de 
yanlıştır (“Oskan Efendi” maddesi, 14. c, 8920. s.).

TALAT PAŞANIN İTTİHAD VE TERAKKİNİN SON KONGRESİNDEKİ KONUŞMASI



98

Bayram günü23 Karadenizde birdenbire 
patlayan topların tarakaları gerek Bab-ı Alide 
ve gerek sefarethaneler mehafilinde büyük bir 
telaş tevlid etmişdi. Yalnız siyasi mahfillerde 
değil, Alman muzafferiyetlerini o kadar ha-
raretle alkışlayan efkâr-ı umumiyede bile bu 
haber top gibi patladı ve büyük bir heyecan 
uyandırdı. Dört nazırın isti’fası, kabinenin de 
bu heyecan ve sarsıntıya iştirak etdiğini ihsas 
ediyordu.

Vak’ayı bayram günü mu’ayede [bayram-
laşma] esnasında haber almışdık. Mu’ayedeyi 
müte’akıb heman meclis-i vükela toplanarak 
meseleyi müzakere etdi.24  Evvelce bahsetdi-
ğim isti’falar bu müzakerede verildi. Nihayet 
aynı zamanda hariciye nezaretini de işgal 
eden sadr-ı azam paşa, İ’tilaf devletleri süfe-
rasıyla ve bilhassa Rusya sefiriyle müzakerata 
memur edildi.

Siyasi teşebbüsler ve müzakereler
Karadeniz vak’ası haberi üzerine Rusya 

sefareti Bab-ı Aliyi derhal ve kemal-i şiddetle 
purotesto etdi.25  

İngiltere ve Fıransa sefirleri de müte’akı-
ben Rusyanın purotestosuna iştirak ile bera-
ber, meseleyi muslihane [sulhçu] bir suretde 
halletmek içün tavassuta amade olduklarını 
bildirdiler.

Bab-ı Alide icra edilen müzakerat netice-
sinde, gerek Rusyanın uyuşmak içün dermi-
yan etdiği [öne sürdüğü] şerait, gerek İngilte-

re ve Fıransanın Rusya ile aramızda tavassut 
içün ileriye sürdükleri şartlar[ın], heman 
aynı olduğu anlaşıldı. İ’tilaf devletleri Karade-
niz vak’asının tarziyesi [özrü] olarak Alman 
heyet-i ıslahiye-i askeriyesi ile Goben ve Bires-
lavın26 silahlarından tecridini, hükümet-i se-
niyenin bi-taraflığı suret-i sariha ve kat’iyyede 
tekrar i’lan etmekle beraber, Almanya ile her 
türlü gizli münasebetden suret-i kat’iyyede 
vazgeçmesini taleb ediyorlardı.27 Hulasaten 
İ’tilaf devletlerinin mutalebatı [talebleri] Al-
manya ve Avusturya ile mevcud ittifakın fes-
hine müncerr olacak demekdi. Bab-ı Alinin 
aylardan beri idare etdiği vaz’iyet, artık idare 
edilemeyecek bir hale gelmişdi. Sarahaten iki 
tarafdan birini tutmak, mevki’imizi kat’iyyen 
ta’yin eylemek mecburiyetinde idik.

Hariciye nezaretinin icra etdiği müzakerat 
bu neticeye gelip dayanınca, mesele meclis-i 
vükelanın kararına kalıyordu. Vükela arasın-
da mesele uzun uzadıya konuşuldu.

	
Tal’at Paşa ne fikirde?
Ben esasen böyle bir vak’anın zuhuru-

nu kat’iyyen arzu etmiyordum. Fakat harbe 
girmemek içün değil. Artık harbe girmeyi 
zaruri görüyordum. Çünkü senelerce gayret-
den sonra akdedebildiğimiz bir ittifaka sadık 
kalmayacak olursak, bundan sonra yeni bir 
ittifak akdetmek içün kimseden i’timad taleb 
edemeyecekdik. İ’tilaf devletleri bizim herhal-
de Alman hayırhahı olduğumuzu görüyorlar 

22 Cavid Bey (Selanik 1875 - Ankara 1926), istifasından bir müddet sonra tekrar hükümette yer almıştır.
23 O yıl kurban bayramı 30 Ekime tesadüf etmişti. Demek ki Osmanlı devleti 30 Ekim 1914’ten 30 Ekim 
1918’e kadar tamı tamına dört yıl, fiili savaş halinde bulunmuştur.
24 Hükümet toplantısı 2 Kasım 1914 günü yapılmıştır.
25 Rusyanın İngiltere ve Fıransaya göre daha sert tepki gösterdiği görülüyor. Özetle Rusyanın, öteki iki 
müttefikinden hep ayrı baş çektiği, Osmanlıya karşı İngiltere ve Fıransadan daha farklı, savaş taraftarı 
ve sert bir siyaset izlediği anlaşılıyor.
26 Bu gemiler 10 Ağustos 1914’te Türkiyeye giriş yapmışlardı. Halil Menteşenin (age, 190. s.) ve Fahri 
Belen’in dediği gibi (age, 198. s.) Karadenizde bu gemiler sayesinde  üstünlük sağlanmış, Rusların 
Anadolu veya Tırakya kıyılarına bir çıkarma yapmasına mani olunmuştur.
27 İsmet İnönünün “büyük devletlerle dostluk, onlarla gerdeğe girmek gibidir” mealindeki sözünün 
doğruluğu pek iyi anlaşılıyor. Zayıf Osmanlı, ittifak imzaladığı kuvvetli Alman gemilerini ve subaylarını 
nasıl iade edecekti? İttifak olmasa dahi bunu yapamazdı. İnönü Birinci Dünya savaşındaki hadiselerden 
ibret alarak İkinci Dünya savaşının dışında kalmayı başarmakla doğru ve isabetli davranmıştır.

DR. YUSUF GEDİKLİ



99

idi. Onların i’timadını kazanmak, onlardan 
müzaheret görmek mümkün değildi. Zaten 
bize de ma’nasız bir tamamiyet-i mülkiye 
va’adinden başka teminat vermekden ictinab 
ediyorlardı. Harbin sonuna kadar hareketsiz 
durduğumuz takdirde, Almanya ve Avustur-
ya da en ziyade muhtac oldukları zamanda 
ta’ahhüdatına sadık kalmayan bir müttefik-
den, bihakkın ve bittabi’ teba’üd edeceklerdi 
[uzaklaşacaklardı]. Bu halde harbin sonunda 
Türkiye hiç bir yardımsız, müzaharetsiz, her-
kesin emniyetinden [güveninden] mahrum, 
umumun ihtirasatına ma’ruz ve kendini mü-
dafa’aya gayr-i muktedir bir vaz’iyetde kala-
cak idi.

Bir hükümet adamı sıfatıyla memleketi-
mi böyle bir vaz’iyete sokmağı elbetde tasvib 
edemezdim. Bunun içün Almanya ve Avus-
turya lehine harbe girmek reyinde idim. Yal-
nız bunu mümkün olduğu kadar tehir etmeyi 
ve en müsa’id zamanda harbe karışmağı arzu 
ediyordum.

Karadeniz hadisesinin vuku’u zaruri gör-
düğüm neticeyi tesri’ ve te’cil ediyordu. Cavid 
ve Rahmi [Arslan]28 beyler gibi en güvendi-
ğim adamların bile muhalefeti, Alman mu-
zafferiyetine adem-i emniyetlerinden [inan-
mamalarından] ve bir de müsa’id zamanın 
hulûl etmediği fikrinde olmalarından ileri 
geliyordu. Halbuki bütün mehafil-i askeriye 
Almanların muzafferiyetini şübhesiz addedi-
yordu. Zamanın müsa’id olup olmaması me-
selesi ise, o kadar büyük bir ehemmiyeti haiz 
addedilemezdi.

Herhalde harbi gayr-i kabil-i ictinab [ka-
çınılmaz] addediyor ve madem ki bir defa 
ok yaydan çıkmışdır, artık zaruri olan harbi 
kabul etmek fikrinde bulunuyordum. İsti’fa 
eden arkadaşlarımın hareketine iştirak et-
meyişim, Karadeniz vak’asından haberdar 
olduğum hakkındaki şayi’aları tekzibden ic-

tinabım [çekinmem], hep bu fikirden ileri 
geliyordu.

	
Şark hududlarında Rus tedarikatı
Müzakeratın devamı esnasında Erzurum 

ve havalisinden gelen haberler, Rusyanın Kaf-
kasya hududlarında zaten harbden beri icra 
edegeldiği tahşidatı [askerî yığınağı] son gün-
lerde pek ziyade takviye etdiğini bildiriyordu. 
Bu tahşidat ve bittabi’ buna mukabil alınan 
emniyet tertibatı, iki ordu arasında pek ger-
gin ve silah patlamağa pek müsa’id bir vaz’iyet 
ihdas etmiş idi.

Bir kere iş bu dereceye geldikden sonra ar-
tık ric’at imkânını göremiyordum. Almanya 
ve Avusturya ile mevcud ta’ahhüdatı fesh ve 
ibtal etmeden harbden kurtulmak mümkün 
değildi. O ta’ahhüdleri ortadan kaldırdığımız 
halde ise elimizde hiç bir şey kalmıyordu.

Binaenaleyh açıkdan açığa emr-i vaki’i ka-
bul ile harbe iştirak etmek fikrinde bulundum 
ve meclis-i vükelada bu fikir ekseriyet kazan-
dığı cihetle, İ’tilaf devletlerinin talebleri redd 
olundu. Bu suretle harb başlamış oldu. 29

Vekayi’-i ve netayic-i harbiye 
[harbin vak’aları ve neticeleri]
Bir kere muharebe başladıkdan sonra artık 

sonuna kadar tecellüd etmek [direnmek] za-
ruri idi ve [öyle] oldu. Burada vekayi’-i harbi-
ye ve neticesi hakkında uzun uzadıya tafsilat 
vermeye lüzum görmem. Bunlar umumiyetle 
ma’lumdur. Neticeleri de meydandadır. Bu 
neticeyi tevlid eden saikleri tarih muhakeme 
edecekdir.

Ben yalnız burada harb esnasında en ziya-
de aleyhimize puropaganda yapılmasına sebeb 
olan ve haric ve dahilde su’-i tesir [kötü tesir] 
icra eden meseleler, ezcümle Ermeni tehciri, 
harb su’-i isti’malleri, harb ticareti meseleleri 
hakkında bir kaç söz söylemek isterim.

28 Rahmi Arslan (Selanik 1874 - İstanbul 1947). İttihatçıların İzmir milletvekili ve İzmir valisi. 
İngilizlerce Maltaya sürüldü. Dönüşünden sonra ticaretle uğraştı.
29 Kasımda Rusya, 5 Kasımda İngiltere ve Fıransa, Osmanlıya; 11 Kasımda Osmanlı bu üç devlete harp 
ilan etmiştir.

TALAT PAŞANIN İTTİHAD VE TERAKKİNİN SON KONGRESİNDEKİ KONUŞMASI



100

Ermeni tehciri
Ermenilerin, bazı menatık-ı sahiliyede 

[sahil mıntıkalarında] Rumların, Suriyenin 
bazı aksamında Arabların tehciri meselesi 
dahilde ve bilhassa haricde, harb kabinelerine 
en çok söz getirmiş olan meselelerden biridir.

En evvel söylemek lazımgelir ki bu tehcir 
ve taktil [öldürme] rivayetleri son derecede 
mübalağa edilmişdir. Türkleri hiç tanıma-
yan, daha doğrusu pek fena tanıyan Avrupa 
ve Amerika efkâr-ı umumiyesinde mezalim 
sözlerinin ne kadar ağır tesirler bırakacağını 
takdir eden Ermeni ve Rum neşriyatı, biri on 
yaparak dünyayı gürültüye boğmuşdur.

Bununla vuku’atı inkâr etmek istemiyo-
rum. Yalnız hakikati söylemek, fazla mübala-
ğaları ortadan kaldırmak arzusundayım.

Şu mübalağatdan sarf-ı nazar olunursa, 
herhalde böyle bir hayli tehcir vuku’atı ol-
muşdur. Fakat Bab-ı Ali bunların hiç birinde 
evvelden verilmiş bir karar üzerine hareket 
eylemiş değildir. Vuku’a gelen hadisatın me-
suliyeti her şeyden evvel, onlara sebeb olan, 
gayr-i kabil-i tahammül hareketleri ika’ eden 
[yapan] unsurlara aiddir. Şübhesiz bundan 
bütün Ermeniler, bütün Rumlar mesul değil-
dir. Fakat devletin hayat ve mematı kararını 
verecek bir büyük harb esnasında ordularının 
serbesti-yi hareketini ihlal eden, arkadan is-
yanlar çıkararak memleketin selametini, or-
dunun emniyetini tehlikeye düşüren hareket-
lere müsamaha edilememek tabi’i zaruri idi.

Erzurum havalisinde ordularımızın 
harekâtını işkâl [müşkül] eden Ermeni çetele-
ri, bütün Ermeni köylerinde mu’avenet [yar-
dım] ve himaye buluyorlardı. Başları sıkışdığı 
zaman gönderdikleri bir haber üzerine köy-
lüler kiliselerde mahfuz silahları yakalayarak 
imdadlarına koşuyorlardı. Ordunun arkasın-
da böyle mütemadiyen hatt-ı ric’atimizi [çe-
kiliş hattımızı] kesecek ve cebhe gerisi hide-
matını [hizmetlerini] ihlal edecek tehlikelerin 
bekasına göz yumamazdık. Ordulardan gelen 
ma’lumat, vilayetlerden mütemadiyen vuku’ 
bulan iş’arat [yazılar], nihayet bu mesele hak-

kında kat’i bir tedbir ittihazı [alınması] mec-
buriyetini tevlid eyledi.

İşte tehcir meseleleri her şeyden evvel 
böyle bir zaruret-i harbiye neticesinde ittihaz 
edilmiş tedabirden tevellüd eylemişdir.

Demek istemiyorum ki her yerde tehcir 
muntazam bir şekilde ve yalnız zaruretin ic-
bar etdiği derecede yapılmışdır. Bir çok yer-
lerde çokdan beri teraküm etmiş [birikmiş] 
olan adavetler [düşmanlıklar] bu vesile ile in-
filak ederek, kat’iyyen arzu etmediğimiz su’-i 
isti’mallere sebeb olmuşdur. Bir çok memur-
lar haddinden ziyade zulm ve şiddet gösterdi-
ler. Bir çok yerlerde bi-gayr-i hakkın [haksız 
yere] bir takım ma’sumlar da kurban oldular. 
Bunu i’tiraf ederim.

	
Mezalim mesullerinin tecziyesi 
[cezalandırılması] meselesi
Kezalik i’tiraf ederim ki, hükümetin vazi-

fesi bu gibi mezalimin, su’-i isti’malin önüne 
geçmek, men’ etmek, mümkün olamadığı tak-
dirde ba’is [sebeb] ve amillerini bulmak, on-
ları cezalandırmakdı. Nitekim ba’zı yerlerde 
nehb ve garetler [çapul ve talanlar], yağmalar 
yapıldığı, hususi adavetlere tab’an [uyularak] 
hareket edildiği anlaşılınca, hükümet fa’il ve 
müsebbiblerini tevkif, muhakeme, tecziye de 
etmişdir.

Fakat yalnız münferid ve mu’ayyen hadise-
lerde yapılabilen bu vazifenin daha umumi bir 
surette de icrası lazımdı. Tehcir mu’ameleleri 
yapılan yerlerin cümlesinde amik [derin] ve 
ciddi tahkikat yapmak, su’-i isti’mal görülen 
her meselenin bütün alakadarlarını arayıp 
bulmak ve cümlesini ağır suretde cezalandır-
mak iktiza ederdi.

Fakat görüyorduk ki o zaman pek çok ada-
mı yakalamak, büyük bir mücadeleye giriş-
mek lazım gelecekdi. İş yalnız şahsi menfa’at 
veyahud şahsi garez ve adavet saikasıyla su’-i 
isti’mal yapılmasına münhasır kalmıyordu. 
Böyle olanlar nisbeten mahduddu ve onları 
cezalandırmak da kolaydı. Nasıl ki muttali 
olabildiklerimizi tecziye etdik. Fakat bun-

DR. YUSUF GEDİKLİ



101

dan başka hiç bir menfa’at veya adavet kay-
dına tabi’ olmaksızın sırf memlekete hizmet 
zu’muyla [sanısıyla] hareket ederek kanun ve 
adalete muhalif mezalimi irtikab etmiş [işle-
miş] olanlar vardı. Bunlar havsalalarının dar-
lığı, muhakemelerinin mahdudiyeti, ta’assub 
hissiyatının hakimiyeti altında iyi zannede-
rek, fena hareket etmişlerdi. Bunlar hem çok-
lukdular, hem de arkalarında kendileri gibi 
hisseden bir kitle-i efkâra malikdiler.

Harb esnasında, memleketin en ziyade 
ittihad ve ittifaka muhtac olduğu bir devirde 
idik. Mümkün olsa taşlardan adam yaradıp 
cebheye göndermek isterken, böyle bir çok 
adamları ifna [imha] etmek, memleketin iki 
muhalif fikir cereyanı arasında bir mücadele 
açmak, ne dereceye kadar muvafık olabilirdi? 
Bunu hiç bir suretle muvafık bulmadım ve 
mesuliyeti der-uhde ederek, bu türlü tahkikatı 
harbin hitamından sonraya bırakdım.

Rum ve Arab tehcirleri sözleri daha ziyade 
puropaganda vasıtası addedilecek kadar ha-
kikatden ba’iddir [uzakdır]. Düşman tahtel-
bahirleri [denizaltıları] Marmaraya girdiği ve 
sahil köylerinden imdad gördüğü zamanlar, 
mahdud bir iki mevki’de bazı Rum köyleri-
nin boşadılması yahud Suriyede muhakeme 
edilip cezalandırılan bazı ihtilalcilere mensub 
mahdud kimselerin mıntıka haricine çıkarıl-
ması, alelade bir idare-i örfiye meselesinden 
ibaretdir. Yalnız puropaganda fikri bunları da 
ileriye sürmeye sebeb olmuşdur.

	
Harb su’-i isti’malleri
Muharebe uzadıkça levazım ve vesait-i 

nakliye umurunda [işlerinde], mu’amelat-ı 
ticariyede, i’aşe işlerinde türlü türlü su’-i is-
ti’mallere meydan ve imkân açıldığı da bugün 
inkârı gayr-i kabil vuku’at cümlesindendir. Bu 
gibi vekayi’in men’i ve müsebbiblerinin ceza-
landırılması, şübhesiz hükümetin vazifesi ica-
bı idi. Bu vazife bihakkın ifa edilememişdir.

Bu vazifenin adem-i ifasından [ifa edilme-
mesinden] mesul olanlar meydandadır. Onlar 
biziz. Bunun mesuliyetini kabule amadeyiz.

Bu vazifedeki müsamahamızın sebebi de 
diğerlerinin aynıdır. Bu nev’ su’i- isti’maller 
büyük bir revac almışdı. Bir çok memurlar, bir 
çok askerler, bir çok tüccar işin içine girmişdi. 
Mesele dal budak salıvermişdi. Bunları hep 
birden muhakeme altına alıp cezalandırmak, 
harb esnasında muhtac olduğumuz bir çok 
kollardan bizi mahrum edecek, şiddetle lazım 
olan ittihadı ihlal eyleyecekdi. Binaenaleyh 
münferid hadiselerden ma’adasında, bunların 
da tahkik ve tecziyesini harbin hitamına ta’lik 
eyledik [uzatdık]. Bizi hükümet mevki’inde 
istihlaf edenler elbetde bunları nazar-ı dikka-
te alacaklardır.”

Tal’at Paşa gözleri nim [yarı] dumanlı bir 
halde, önünde sükûn ve heyecan içinde bu 
uzun beyanatı dinleyen kongre heyetini süz-
dü ve uzunca bir tevakkufdan [duraklama-
dan] sonra yeniden kuvvet almış gibi tekrar 
söze başladı:

Harbin hitamı [sonu]
“Nihayet ma’lumunuz olduğu üzere Bulgar 

cebhesinin inhilaliyle müttefiklerimizle ittisali-
miz [irtibatımız] bozulduğu ve Suriyede ordu-
larımız münhezim olduğu içün muharebe mağ-
lubiyetle hitam buldu. Yalnız bizim içün değil, 
bütün İttifak zümresi içün gaib olan muharebe-
yi, hiç olmazsa Amerika reis-i cumhurunun sulh 
içün vaz’ etdiği [koyduğu] pirensipler dairesinde 
hitama erdirmek içün müştereken mösyö Vilso-
na müraca’at etdik. 

Bu müraca’atla beraber harbi idare etmiş ve 
Avrupa ve Amerikada harbden mesul addedil-
mekde bulunmuş olan kabinenin bekası[nın] 
caiz olmayacağını da düşündük. Bunun içün ka-
binenin isti’fasını zat-ı hazret-i padişahiye [padi-
şah hazretlerinin zatına] arz eyledik.

Siyasetimiz mağlub oldu. Binaenaleyh bi-
zim içün artık mevki’-i iktidarı her ne şekilde 
olursa olsun muhafaza etmek mümkün ola-
maz. Bu cihetle hükümet mevki’inden isti’fa 
etdiğimiz gibi, bugün burada da merkez-i 
umumi heyetiyle beraber cem’iyetin re’s-i 
kârından [reisliğinden] isti’fa ve cem’iyeti 

TALAT PAŞANIN İTTİHAD VE TERAKKİNİN SON KONGRESİNDEKİ KONUŞMASI



102

sahib-i hakiki ve meşru’u olan kongre heyeti-
ne terk ve tevdi’ ediyoruz.”

Bu son sözleri söyledikden sonra Tal’at 

Paşa yerinden kalkdı ve riyaset mevki’ini boş 
bırakarak a’zaya mahsus sandalyelerden biri-
ne geçdi.

DR. YUSUF GEDİKLİ



Türkiye Dısındaki Ülkelerde 
Avsar Varlıgı

Adnan Menderes Kaya

Avşarlar, Türklerin Oğuz şubesine mensup büyük ve güçlü bir Türkmen topluluğu-
dur. Avşarlar, hem İslam öncesi Türk-Oğuz tarihinde, hem de İslamî devir Türk tarihin-
de önemli roller üstlenerek, adını günümüze kadar yaşatmış ender boylardan biridir. 
Avşarların Türkistan’dan Anadolu ve Balkanlara uzanan bölgede yayıldıkları, siyasi ve 
kültürel alanda izler bıraktıkları ve halen anılan bölgelerde varlıklarını sürdürdükleri 
anlaşılmaktadır. Avşarlar, tespit edebildiğimiz kadarıyla Türkiye dışında Kıbrıs, Suri-
ye, Irak, İran, Azerbaycan, Ermenistan, Kafkasya, Gürcistan, Afganistan, Hindistan, 
Türkmenistan, Özbekistan ve Balkanlar’da yaşamaktadırlar. Bu ülkelerdeki Avşar var-
lığını konu edinen çok az sayıda eser vardır. Ciddi çalışmaları bir yana bırakılırsa, 
Avşarlar hakkında yapılan çalışmaların yeterli olduğunu söylemek zordur. Bu çalış-
manın amacı, bahsi geçen ülkelerdeki Avşar oymak ve obalarını belirlemek, nüfus ve 
etkinliklerini tespit etmektir.

Anahtar Kelimeler
Avşar,Aşiret, Göç

Giriş
Avşarlar, Türklerin Oğuz şubesine men-

sup büyük ve güçlü bir Türkmen topluluğu-
dur. Avşarlar, hem İslam öncesi Türk-Oğuz 
tarihinde hem de İslamî devir Türk tarihinde 
önemli roller oynamak suretiyle adını günü-
müze kadar yaşatmış ender boylardan biridir. 
Avşarların Türkistan’dan Anadolu ve Balkan-
lara uzanan bölgede yayıldıkları, siyasi ve kül-
türel alanda izler bıraktıkları ve halen anılan 
bölgelerde yaşamlarını sürdürdükleri anlaşıl-
maktadır. Avşarlar, tespit edebildiğim kada-
rıyla Türkiye dışında Kıbrıs, Suriye, Irak, İran, 
Azerbaycan, Ermenistan, Kafkasya, Gürcis-
tan, Afganistan, Hindistan, Türkmenistan, 

Özbekistan ve Balkanlar’da yaşamışlardır. Bu 
çalışmanın amacı, bahsi geçen ülkelerdeki 
Avşar oymak ve obalarını belirlemek, nüfus 
ve etkinliklerini tespit etmektir. Avşarların 
anılan ülkelerin bazılarında hatırı sayılır bir 
nüfusu bulunmaktadır. Türkiye’de yaşayan 
Avşarlar hakkında henüz yeterli olmasa da 
birtakım önemli çalışmalar yapılmıştır ve ya-
pılmaktadır. Ancak bu ülkelerdeki Avşar var-
lığını konu edinen çok az sayıda eser vardır. 
Kıymeti haiz bu çalışmaları bir yana bırakır-
sak Avşarlar hakkında yapılan çalışmaların 
yeterli olduğunu söylemek zordur. Bu çalışma 
bir nevi Avşarlar hakkındaki bilgileri derleyip 
toparlamaktır.



104

Avşarlar, Türkistan’dan Balkanlara uza-
nan sahada yayılmışlar, bölgedeki devletlerin 
ve toplulukların siyasi ve kültürel hayatında 
önemli izler bırakmışlardır. Avşarların yaşa-
dığı yerler, bu çalışmada adı geçen ülkeler ile 
sınırlı değildir1. Yapılacak çalışmalar muhte-
melen yeni bilgileri ortaya çıkaracaktır. Elbet-
te ki bu çalışma yeterli değildir ve eksiklikleri 
çoktur. Ama ümit ediyorum ki ilerde yapıla-
cak önemli çalışmalara vesile olacaktır. Tespit 
edebildiğim kadarıyla Avşarların bulunduğu 
ülkeler ve bu ülkelerdeki Avşarlara ait bilgiler 
aşağıda belirtilmiştir2.

Kıbrıs
Kıbrıs’ta yaşayan Avşar Türkmenleri, ada-

nın 1571 yılında fethiyle buraya yerleştirilen 
obalar ile 18. Yüzyıldan itibaren Osmanlı 
Devleti’nin sürgün ettiği obalardan oluşmak-
tadır. Kıbrıs’ın fethi üzerine buraya Karaman 
sahasından özellikle Konya, Niğde, Aksaray, 
Karaman ve İç-El havalisinden iskân yapıl-
mıştır3. Kıbrıs Türklüğünün lideri ve KKTC 
kurucu cumhurbaşkanı olan rahmetli Rauf 
Denktaş, Karamanlı soyundandı. 18. Yüz-

yıldan itibaren ise sürgün vasıtasıyla birçok 
Türkmen topluluğu adaya gönderilmiştir ki 
bunlar genellikle İç-El Yörükleri idi4. Adaya 
iskân edilen Türkmenler arasında Avşarlar da 
bulunmaktaydı.

Osmanlı Devleti’nin, 17. Yüzyıl sonunda 
başlatıp 18. Yüzyıl boyunca sürdürdüğü iskân 
siyasetinde Kıbrıs adası sürgün olarak kullanı-
lan belli başlı bölgeler arasındaydı. Bu dönem-
de Avşarların bir kısmı adaya gönderilmiştir. 
Kıbrıs’a sürülen obalar arasında Kara Hacılı, 
Köseli, Sindel, Solaklı, Cerid, Horzum ve Delili 
aşiretleri5  dikkat çeker. Ayrıca Torun Avşarın-
dan Kefoğlu sülalesi6, Hoballı, Sarılı ve Aydınlı 
oymakları7, Tecirli, Sülü Beğli (diğer adı Şeyh-
li), Karalı ve Güzelbeyli cemaatleri8 de Kıbrıs’a 
gönderilen diğer obalardır. Türk dünyasının 
lideri rahmetli Alparslan Türkeş’in ataları Kay-
seri - Pınarbaşı’ndan Kıbrıs’a sürülen Avşarlar-
dan olup Deliler obasındandı. Kıbrıs davasının 
ünlü ismi Fazıl Küçük, eski başbakan ve şimdiki 
Cumhurbaşkanı Derviş Eroğlu da Kayseri-Sarız 
kökenlidir. Kayseri’de bu şahsiyetlerle akraba ol-
duklarını bilen Avşar köylerine ve şahıslara rast-
lamak mümkündür.

1 İnternet ortamında bazı Arap ülkelerinden (Kuveyt, Ürdün, Cezayir gibi) Avşar olduğunu söyleyen 
ve bizimle irtibat kuranlar çıkmaktadır (www.avsarobasi.com sitesi üzerinden). Bu ülkelerde geçmişte 
Avşarların yaşamış olacağına ilişkin bilgilerimiz mevcut olsa da (Mesela Trablusgarp’ta Karamanlı ha-
nedanı kurulmuştur) bu ülkelerdeki Avşarların günümüzdeki durumları hakkında şimdilik elimizde bir 
bilgi yoktur.
2 Burada adı geçen oymak ve obaların Avşar boyuna mensubiyetleri hakkında farklı kaynaklardan yarar-
lanılmıştır. Bir kaynakta Avşar olarak kaydedilmiş bir obanın diğer bir kaynakta Avşar olduğuna ilişkin 
bir bilgi verilmemiş olabilmektedir. Yerimiz müsait olmadığı için her oymak ve obanın kaynakçasını 
ayrıca belirtmedim. Yusuf Halaçoğlu’nun TTK yayınları arasında çıkan 6 ciltlik “Anadolu’da Aşiret, Ce-
maat, Oymaklar” adlı eseri temel kaynak olarak kullanılmıştır.
3 Cengiz Orhonlu; “Osmanlı Türklerinin Kıbrıs Adasına Yerleşmesi (1570–1580), Milletlerarası Birinci 
Kıbrıs Tetkikleri Kongresi (14–19 Nisan 1969), Türk Heyeti Tebliğleri, Türk Kültürünü Araştırma Ens-
titüsü Yayınları, Ankara, 1971, s.94. Yusuf Halaçoğlu; “Kıbrıs’ın Alınmasından Sonra Ada’ya Yapılan 
İskânlar ve Kıbrıs Türklerinin Menşei”, Rauf Denktaş’a Armağan, Ankara 2000, s. 208-219..
4 Cengiz Orhonlu; Osmanlı İmparatorluğunda Aşiretlerin İskânı, Eren Yayıncılık, İstanbul 1987, s.112. 
Yusuf Halaçoğlu; XVIII. Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu’nun İskân Siyaseti ve Aşiretlerin Yerleştiril-
mesi, TTK Yayınları, Ankara 1991, s.141
5 A. Refik Altınay; Anadolu’da Türk Aşiretleri, Enderun Yayınları, İstanbul 1989, 2. Baskı s.26, 148, 151. 
Cengiz Orhonlu, Aşiretlerin İskânı, s.112. Yusuf Halaçoğlu, XVIII. Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu’nun 
İskân Siyaseti, s.55, 84, 112, 113, 141
6 Kef Oğulları ile ilgili bilgileri veren Sayın Ali Kefoğlu ile Nizamettin Kevek’e teşekkür ederim.
7 Özcan Tatar; XVIII. Yüzyılın İlk Yarısında Çukurova’da Aşiretlerin Eşkıyalık Olayları ve Aşiret İskânı 
(1691-1750), Fırat Ünv. SBE, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Elazığ 2005, s.102, 115, 134
8 Cevdet Türkay; Osmanlı İmparatorluğu’nda Oymak, Aşiret ve Cemaatler, Tercüman, İstanbul 1979, 
s.37, 80, 137, 139, 331, 410, 411, 688, 701, 717

ADNAN MENDERES KAYA



105

Yapılan bir çalışmada ise Kıbrıs’ta yaşa-
yan Köröğlu ve Bentoğlu kabilelerinin Avşar 
olduğu, Köroğlu oymağının Bolu’dan geti-
rilerek adaya iskân edildiği ve Girne Türk-
lerinin atası olduğu belirtilmektedir. İngiliz 
hâkimiyeti devrinde 1883 yılında Kavanin 
Meclisi’ne Lefkoşa milletvekili olarak giren 
ve Kıbrıs Türk toplumunun ilk seçilmiş lide-
ri olan Köroğluzade Hüseyin Ataullah Efendi 
Köroğlu Avşarındandır.9

Kıbrıs Türk halkının oymak teşkilatı hak-
kında bugüne kadar ciddi bir çalışma yapıl-
madığı için bölgedeki Avşar obalarını takip 
etmemiz zorlaşmaktadır. Eskiden yerleşen-
lerde boy şuuru kalmamıştır. Son gidenler ise 
halen aşiret isimlerini hatırlıyorlar.

Afşarlar, tespit edebildiğim kadarıyla şu 
köylerde yaşamaktadır: Lefkoşa il merkezi ile 
Akıncılar, Değirmenlik, Demirhan, Küçük 
Kaymaklı, Ortaköy ve Türkeli köyleri; Girne il 
merkezi ile Ağırdağ, Arapköy, Çatalköy, Dağ-
yolu (Fota), Lapta, Ozanköy (Kazafana), Pı-
narbaşı (Kırnı) ve Tepebaşı köyleri; Güzelyurt 
il merkezi ile Gaziveran, Bademli ve Bağlıköy 
köyleri; Gazi Magosa ilinin Sinde (İnönü), 
Aslanköy, Tuzla ve Vadili köyleri; İskele ilinin 
Ergazi ve Pamuklu köyleri.

Suriye
Bu ülkede 13. Yüzyıl sonlarına doğru Av-

şarların gelip yerleştiğini biliyoruz. Moğol-
ların Kösedağ Savaşında (1243) Selçukluları 
yenip 1277’lerde Anadolu’nun önemli bir 
kısmına hâkim olmaları üzerine Moğollar 
tarafından katliama tabi tutulan Türkmenler, 
Anadolu’dan Suriye’ye (Gazze’den Antakya 
ve Diyarbakır’a kadar uzanan saha ile Suriye 
sahillerine) 40.000 çadır nüfusla göç ederek 

Memluklere sığınmıştı. Burada Boz-Ok ve 
Üç-Ok teşkilatını sürdüren bu Türkmenlerin 
etkinlik ve sayı bakımından başında Bayat, 
Beğdili ve Afşarlar vardı. Suriye’de (Güney ve 
Güneydoğu Anadolu dâhil) yaşayan Avşarlar 
şunlardı: Kutbeği-Oğulları (Halep), Gündüz-
Oğulları (Amik), Köpek-Oğulları (Antep), 
Sakalsız-Oğulları (Köpek ailesinden gelen 
grup Halep’in batısındaydı) ve İnallılar10. Bu 
devirde Afşarlar, siyasi olayların yanında kül-
türel ve ekonomik izler de bırakmışlardı. Ni-
tekim o dönemlerde Halep şehrinde Türkmen 
Pazarında Avşar Mescidi bulunurken Yaruklu 
Türkmenlerinden olan İzzeddin Avşar’ın yap-
tırdığı medrese de Avşariye Medresesi adını 
taşıyordu11. 16. Yüzyılda ise Avşarlar bölgede 
Köpekli, Gündüzlü, Beylikli, İnallı ve müsta-
kil Avşar oymağı olarak temsil ediliyordu12.

Suriye’deki Avşarlar (Osmanlı devrinde 
Halep Avşarları diye tanınır) ileride Ana-
dolu ve İran’da önemli faaliyetlerde bulunan 
Avşarların temelini oluşturur. Misal olarak 
Anadolu’daki Sis Afşarları, Dulkadır Afşarları 
(İmanlı Avşarı), Yeni-İl Afşarları, Boz-Ulus 
Afşarları, son iskâna tabi tutulan Avşarlar (ge-
nel olarak Receboğulları diye bilinir), İran’da-
ki Afşarlar ile İran tahtına oturan Nadir Şah 
hep Suriye Avşarlarındandır.

17. yüzyıl sonlarından itibaren Suriye 
toprakları bir taraftan aşiretlerin cezalandı-
rılmak amacıyla sürüldüğü, bir taraftan da 
Arap aşiretlerine karşı güvenlik unsuru ola-
rak yerleştirildiği bir yerdi. Bölgeye (Halep, 
Rakka, Hama, Humus, Azez, Bab, Carablus, 
Maaretü’n-Numan, Mümbiç, Lazkiye, Golan 
vs.) iskânı emredilen önemli boylardan biri 
Avşarlardı. Yapılan incelemelere göre Suri-
ye topraklarında iskâna tabi olan oymak ve 

9 Nazım Beratlı; Kıbrıslı Türklerin Kökenleri Ve Kıbrıs’ta Bektaşilik, Kalkedon Yayıncılık, İstanbul 2008, 
s.31-32, 63
10 Faruk Sümer; “Ramazan Oğullarına Dair Yeni Bilgiler”, TDAD, Sayı 33, Aralık 1984, s.1; Faruk Sümer; 
“Avşarlar”, TDAD, Şubat 1988, Sayı 62,  s.123; Kazım Y. Kopraman; Mısır Memlukleri Tarihi, Kültür Bak., 
Ankara 1989, s.180. İnallılar ve İnaloğulları, bu eserlerde Avşar olarak belirtilmemiştir ancak son yapılan 
araştırmalarda Avşar oldukları tespit edilmiştir. Bakınız: Yusuf Halaçoğlu; Anadolu’da Aşiret, Cemaat, 
Oymaklar, Cilt III, TTK, Ankara 2009, s.1121-1124.
12 Osman Turan; Selçuklular Zamanında Türkiye, Boğaziçi yayınları, İstanbul 1994, s.510

TÜRKİYE DIŞINDAKİ ÜLKELERDE AVŞAR VARLIĞI



106

obalar şunlardır: Avşar oymağı ve bu oymağa 
tabi Bab-ı Altun/Yabaltun, Ceceli, Dokuzlu ve 
Silsüpür, Recepli Avşarı ile Recepli Avşarına 
tabi olan İmam Fakih, Kara Şeyhli, Süley-
manlı, Sarı Sindli, Hovadlı/Hodalı, Akça Ali, 
Saruhanlı, Hedilli, Burkalemli, Sarı Fakihli, 
Taşlı Uşağı, Kara Budaklı, Yeni Tekeli, Sofular 
(Mahmutoğlu), Tohmadanan, Perakende-i 
Maraş ve Recep Safi Uşakları. Ayrıca Alakürk, 
Ayuhanlı, Azizli, Bahrili Avşarı, Balabanlı, 
Cerid, Cumdanlı, Çakallı, Çoğun, Çöpü, Du-
rabeyli, Genceli Avşarı, Gördengöre, Hacılı, 
İbrahim Kethüda, İlbeyli, İmamkulu, İnal-
lı, İzol, Kabağılı Dokuzu, Kara Avşarlı, Kara 
Çeçeli, Kara Sakallı, Kavakcı, Kılıçlı, Kırıklı, 
Koyunoğlu, Köçekli, Köpekli, Köseli, Kucur 
Avşarı, Küşne, Musabeyli, Musacalı (Evşi-
li, Kaçarlı, Hacı Fakılı, Caberli, İncili, Çilli, 
Tanburacılı obaları), Sarılı, Süphanlı, Şarklı, 
Şerefli, Taifi Avşarı, Tatarlı, Tecirli Avşarı ve 
Yadigârlı cemaatleri de anılan bölgelere iskân 
edilmiştir13.

Cevdet Türkay, bu obalara ek olarak yörede 
iskân olan şu obaların da adını vermektedir: 
Alibeyli, Baytimurlu, Bazlamaçlı, Bedirli, Beğ-
denizli, Bekdik, Bektanlı, Bozbeyli, Cüneytli, 
Çavuşlu, Çiğdemli, Çimeli, Çoban Oğlu, De-
mirci/Karlılı, Demran, Develiler, Dodurlu, 
Dönüklü, Ekber Avşarı, Fakılı/Caber’den, Fay-
dalı Avşarı, Gökçe Afşarı, Gölegir, Gündüzlü, 
Hacı Ahmetli, Hacı Bayramlı, Hacı İvazlı, Hacı 
Mustafalı, Hacı Yusuflu, Halidli, Haydar Ket-
hüda, Herikli, Hilalli, Hoballı Avşarı, Hüseyin 
Hacılı, Hüseyin Kethüda, Hüveydi, İsalı, İsma-
illi, Kabaklı, Kaçar İsalı, Kara Bulaklı, Kara Ça-

kal, Kara Gündüzlü, Kara Hacılı, Kara Hasanlı, 
Kara İsalı, Kara Mürselli, Karalı Avşarı, Kargılı 
Karamanlı, Kargılı,  Karışdıran, Karpuz, Ka-
zıklı, Keçibeyli, Keçili, Kesten, Kırgıllı, Kızıl-
lı, Kozanlı, Kurdlu, Kürt Mihmatlı, Kütüklü 
Avşarı, Mazılı, Melik Ahmet, Mısırlı, Mocan, 
Musalı, Musanlı, Nasreddinli, Okçulu, Sadıklı, 
Salmanlı Avşarı, Sarı İsalı, Sarı Mehmetli, Sa-
rıcalı, Savcılı, Sendil, Senirli, Sofulu, Solaklı, 
Sülü Beğli/Şeyhli, Şuayıplı, Taşlı, Tatarlı, Tay-
gı/Tabgı Avşarı, Tobracılı Avşarı, Torun, Uzun 
Osmanlı, Yağlı Ceridi, Yahyalı, Yağmurlu, Ze-
keriyalı14. Kızıllı cemaatinin Nablus’ta yerleşti-
ği kaydedilmiştir ki Nablus günümüzde Filis-
tin topraklarındadır.

Günümüzde Türkmenlerin yoğun olarak 
yaşadığı Halep’te Avşarlar da bulunmaktadır. 
Deliler Avşarı, halen Halep’te varlığını sürdü-
rüyor. Tokuz sülalesi ise Dokuz Avşarı obası-
nın bakiyesi olmalıdır. Halep il merkezinde ya-
şayan bir başka topluluk ise Kabak Abdallardır. 
Aksüt’ün verdiği bilgiye göre Şam il merkezin-
de de bir kısım kolları bulunan Kabak Abdal 
topluluğu, Alevi olup Türkiye’de de mensupları 
bulunmaktadır. Kabak Abdal türbesinin bu-
lunduğu Malatya-Kuluncak ilçesi Alvar köyü 
topluluğun merkezidir15. Kabak Abdalların 
Avşar boyuna mensup oldukları anlaşılıyor. 
1642 yılı tahririnde Halep yöresinde yaşayan 
Beylikli Avşarının yöneticisi Kabak Abdal oğlu 
Hasan Çelebi idi. Beylikli Avşarının 1667 yılın-
da Kabak Abdal Uşağı, 1673 yılında ise Kabak 
Abdal Oğlu adıyla bir obası kaydedilmiştir16.

Bugün Sacur suyunun Fırat’a döküldüğü 
yere kadar uzayan ovaya halen Afşar Bucağı 

13 İlhan Şahin; “XVI. Asırda Halep Türkmenleri”, İstanbul Ünv., Tarih Enstitüsü Dergisi, Sayı 12, İstanbul 
1982, s.694. (Bu eserde de İnallılar, Avşar olarak geçmez). Müstakil Avşar oymağı için bakınız: Enver 
Çakar; XVI. Yüzyılda Haleb Sancağı (1516–1566), Fırat Ün., Elazığ 2003, s.200.
14 Cengiz Orhonlu; Osmanlı İmparatorluğunda aşiretlerin İskânı ve Yusuf Halaçoğlu; XVIII. Yüzyılda 
Osmanlı İmparatorluğu’nun İskân Siyaseti eserlerinin muhtelif sayfaları. Murat Çelikdemir; Osmanlı 
Döneminde Aşiretlerin Rakka’ya İskanı, Fırat Ün., SBE Doktora Tezi, Elazığ 2001, s.122-177. Obaların 
Avşar boyuna mensubiyetleri hakkında Yusuf Halaçoğlu’nun Anadolu’da Aşiretler, Cemaatler, Oymak-
lar adlı eserine bakılabilir.
15Cevdet Türkay; Osmanlı İmparatorluğu’nda Oymak, Aşiret ve Cemaatler kitabının ilgili başlılarına 
bakınız. Obaların Avşar boyuna mensubiyetleri hakkında Yusuf Halaçoğlu’nun Anadolu’da Aşiretler, 
Cemaatler, Oymaklar adlı eserine bakılabilir.
16 Hamza Aksüt; Aleviler, Yurt Kitap-Yayın, Ankara 2012, s.75-77

ADNAN MENDERES KAYA



107

denmektedir ki bu ovanın büyük bir kısmı 
sınırlarımızın dışında Suriye’de kalmıştır17. 
Yörede Avşar oymakları olan Kara Şeyhli, 
Emiruşakları (Birelli), Musabeyli ve Elbey-
liler de bulunmaktadır. Kara Şeyhlilerin ana 
kitlesi Antep ve Kayseri civarındadır. Emiru-
şakları, Kayseri yöresinde yaşayan bir obadır. 
Musabeyliler, Kilis’in Musabeyli ilçesini ile 
çevredeki bazı köyleri kurmuştur. Elbeyliler 
ise Antep, Kilis ve Sivas yöresinde yaşayan 
kalabalık bir Avşar topluluğudur.

Ziya Gökalp, Carablus civarındaki Türk 
toplulukları hakkında bilgi verirken “Carab-
lus etrafında iki Türkmen aşireti vardır. Biri 
İlbeğli, digeri Beğdili. Bunların her ikisi de 
Türkmendirler. Bunlardan başka Türkmen 
yoktur. İlbeyliler, Beğdililerden daha evvel 
burada imişler. Süleyman Şahla beraber gelen 
Türkmenlerden olduklarını iddia ediyorlar. 
Bazı ihtiyarların rivayetlerine göre evvelce 
beyleri yokmuş, bey geldikten sonra İlbeğli 
demişler” demektedir18. Elbeyliler Gavurelli, 
Perenli/Çördüklü, Tırıklı, Taflı, Şahveli, Fe-
rizli ve Karataşlı obalarına ayrılmakta olup 
Suriye’de Carablus ilinde Sipahiler, Arapazı, 
Kadılar, Eşekçi, Memili, Çörtenhöyük, Babı-
leylim, Ziyaret, Tayşkapı, Kocalı, Zilif, Sandı, 
Kalkım, Sekizler, Haliloğlu, Kersenli, Ayaşa, 
Sinsile, Alçı ve Tilaşa köylerinde yaşamakta-
dır19. Ayrıca Suriye’de Halep’in kuzeydoğu-
sunda İlbeyli adında bir nahiye bulunmakta-
dır.

Önceden tamamı Carablus kazasına bağlı 
olan Elbeyli köyleri, Baas yönetimi tarafından 
siyasi nedenlerden dolayı ikiye bölünerek bir 
kısmı Bab kazasına bağlanmıştır. Böylece El-
beyliler, hem Carablus hem de Bab kazasın-
da azınlık haline getirilmiştir. Daha önceki 
yıllarda Elbeylilerin istediği kişi milletvekili 
seçilirken şimdi Elbeylilerin oyları bölündü-

ğü için bu güçlerini yitirmişlerdir. Böylece El-
beyliler Suriye yönetimi tarafından siyasi bir 
güç olarak etkisiz hale getirilmişlerdir.

Halep’in Bab ilçesinde Çobanbey, Doyu-
ran, Halil Oğlu, Mazıcı, Sekizler ve Kocalı 
köyleri, Carablus ilçesinde Avşariye, Balaban 
ve Taflı köyleri, Mümbiç ilçesinde Avşariye ve 
Büyük Araphasan köylerinin adları Avşar oba 
adlarıdır. 

Suriye’de Bayır ve Bucak Türklerine ait yer 
adları arasında Karamanlı, Aşağı Karamanlı, 
Yukarı Karamanlı köyleri bulunmaktadır ki 
bu köy adlarının Karamanlı aşiretinden kal-
mış olması muhtemeldir. Lazkiye Türkmen-
lerinin de Karamanlı aşiretinden geldiği söy-
lenmektedir.

Torun ve Kara Şeyhli obaları da halen 
Suriye’de bulunmaktadır. Golan tepelerin-
de 17 Avşar köyü vardı, ancak bu köyler 
1967 yılında başlayan İsrail işgali sebebiyle 
Suriye’nin diğer bölgelerine taşınmıştır. Bu 
köylerden olan bazı Avşarlar, kendilerinin 
Torun Avşarı olduklarını beyan etmektedir. 
Humus ve Hama il merkezlerinde Torun ve 
Kundakçı obaları yaşamaktadır. Şam il mer-
kezinde Kabak Abdalların yanı sıra Sarıcalı 
ve Zengi obaları da yaşamaktadır. Sarıcalılar, 
bir Avşar obasıdır. Zengiler ise muhtemelen 
Musul Atabeyliğini kuran Zengi soyunun ba-
kiyesidir.

Irak
Irak en eski çağlardan beri insanlığın ilgi-

sini çeken bir bölgedir. Burada Afşarlar, bü-
yük Türk göçü esnasında 11. Yüzyıl sonların-
da görülmüşler, ardından İmadeddin Zengi 
önderliğinde Musul Atabeyliği’ni (Zengiler) 
kurarak bölgede bir güç oluşturmuşlardı20. 
Selahaddin Eyyubi gibi bir şahsiyet yetiştire-
rek kendilerinden sonra da bölgenin Haçlıla-

17 Enver Çakar; 17. Yüzyılda Haleb Eyaleti ve Türkmenleri, Fırat Ün. Yayınları, Elazığ 2006, s.193, 194
18 Necdet Sevinç; ”Gaziantep’te Yer Adları Ve Türk Boyları, Türk Aşiretleri, Türk Oymakları”,Türk Dün-
yası Araştırmaları Dergisi, Ekim 1983
19 Ziya Gökalp; Kürt Aşiretleri Hakkında Sosyolojik Tetkikler, Sosyal Yayınları, İstanbul 1992, s.91, 92
20 Ali Rıza Yalman (Yalkın); Cenupta Türkmen Oymakları, Cilt I, Hazırlayan Sabahat Emir, Kültür Ba-
kanlığı, Ankara 1977, s.8, 20-22

TÜRKİYE DIŞINDAKİ ÜLKELERDE AVŞAR VARLIĞI



108

ra karşı ayakta kalmasını sağlayan Zengiler, 
daha sonra Mardin merkez olmak üzere ku-
rulan Artuklu Beyliği bünyesinde de faaliyet 
göstermişlerdi21. Bugün Doğu ve Güneydoğu 
Anadolu ile Orta Anadolu’da Zengi adını taşı-
yan köylerin olması bu Avşarların bir hatırası 
olsa gerek.

Bu Avşarların bölgede günümüze ulaşan 
izler bırakmış olmaları gerekir. Nitekim gü-
nümüzde Bağdat’ta fasih Arapçayla okunan 
ve çeşnisi segâh olan “Afşar” adlı bir makam 
vardır22. Ayrıca Kerkük hoyratları arasında 
Avşar makamıyla benzerliği bulunan bir ma-
kamdan da bahsedilir23.

Türkay’ın kaydettiğine göre Osmanlı dev-
rinde Musul yöresinde Çakallı, Gökçe Oba, 
Deynli/Dinli, Dokuzlu, Kabaklı; Süleymaniye 
ve Bağdad yöresinde İsmailli; Kerkük havali-
sinde Ahmetli ve Kara Hasanlı; Ane kazasın-
da ise Süleyman Kethüda ve Sülü cemaatleri 
iskân olmuştur24.

Avşarlar günümüzde Irak’ta Türkmen 
nüfus içerisinde kuzeybatıdan güneydo-
ğuya doğru bir çizgi üzerinde Telafer’den 
Mendeli’ye kadar uzanan sahada yerleşmiş-
lerdir. Özellikle Telafer’de yoğundurlar. Tela-
fer’deki Avşar obaları şunlardır: Halaybegler 
(Telafer’in en kalabalık ve etkili aşiretlerin-
den birisidir), Himmetli (Kayseri kökenli-
dir), Haydarlı (Karakoyunlu aşiretlerinden-
dir. Bağdat, Kerkük, Altunköprü ve Erbil’de 

de kolları var), Azamlı (Himmetli aşireti ile 
akrabadır), Kara Muhammedli (Karakoyun-
lu aşiretlerindendir), Hoşhabar (Telafer’in en 
büyük aşiretlerindendir. Selbi aşireti ile akra-
ba olup Maraş kökenlidir. Telafer siyasetinin 
önde gelen isimlerinden Şii din adamı Taki 
Mevla, bu aşirettendir), Selbi (Maraş köken-
lidir. Çolaklı aşireti ile akrabadır. Musul ve 
Bağdat’ta kolları var), Hayyo (Maraş köken-
lidir. Çolaklı aşireti ile akrabadır), Çolaklı 
(Telafer’in büyük aşiretlerindendir. Kaplanlı 
ve Hayyo aşiretleri ile amca çocuğudur. Ma-
raş kökenlidir), Kaplanlı (Irak’ın en eski aşi-
retlerindendir. Bu aşirete ait, Bağdat’ta adla-
rını taşıyan bir çarşı ve cami bulunmaktadır), 
Karaca ve Demirciler (Dakuk, Kerkük, Tuz-
hurmatu, Tazehurmatu ve Musul’da kolları 
var)25. 

Ayrıca Irak’ın başka yörelerinde yaşayan 
Delo (Avşar olduğu beyan edilen bu oba Deli-
ler olmalı. Hanekın ve Nefithane’de), Gökçeli 
(Musul ve Kerkük’te), Halidi (Musul, Kerkük, 
Bağdat, Demoni, Kızlarbat ve Kerkük’e bağlı 
Yahyava bölgesinde), Avcılar (Bağdat, Musul, 
Kerkük, Tuzhurmatu, Yengice ve Biravcılı’da) 
ve Balabanlı aşiretlerinin de adı geçmekte-
dir26.

Başka bir çalışmada ise Azizli (Altun-
köprü), Cambaz (Kerkük), Çavuşlu (Erbil, 
Kerkük), Hürmüzlü (Kerkük), Karabaşlı (Te-
lafer), Kara Sakallı (Kerkük, Tuzhurmatı), Ka-

21 Fuat Köprülü; “Avşar”, İslam Ansiklopedisi, Cilt II, İstanbul 1979, s.29; Yılmaz Öztuna; Büyük Türkiye 
Tarihi, Cilt II, Ötüken Yayınları, İstanbul 1983, s.105
22 Fuat Köprülü; “Artukoğulları”, İslam Ansiklopedisi, Cilt I, İstanbul 1978, s.617
23 Mahir Nakip; Kerkük Türk Halk Musikisinin Tasnif Ve Tahlili, Kültür Bakanlığı, Ankara 1991, s.14
24 Ata Terzibaşı; Kerkük Hoyratları Ve Manileri, Ötüken yayınları, İstanbul 1975, s.155
24 Cevdet Türkay; Osmanlı İmparatorluğu’nda Oymak, Aşiret ve Cemaatler, s. 70, 79, 88-89, 160, 282, 
286, 382, 584, 585
25 http://www.antigazete.com/telafer-asiretleri_haberi_4039.html. Halaybegler, Himmetli, Haydarlı, 
Kara Muhammedli, Hoşhabar ve Karaca aşiretleri Avşar olarak belirtilmiş, diğer aşiretlerin ise Avşar 
aşiretler ile akrabalıkları vurgulanmıştır. Diğer taraftan Demircili, Haydarlı, Himmetli ve Çolaklı aşi-
retleri Osmanlı vesikalarında Avşar olarak kayıtlıdır. Bu konuda bakınız: Yusuf Halaçoğlu; Anadolu’da 
Aşiretler, Cemaatler, Oymaklar, Cilt II, s.559, 617-620; Cilt III, s.1022-1024, 1056
26 Sadun Köprülü’nün araştırması hakkında http://www.edebiyatciturk.com/sadun-koprulu/turkmen-
aile-oymaklari-boylari-kollari.html. Bu aşiretlerin Avşar boyuna mensubiyetleri için bakınız: Yusuf Ha-
laçoğlu; Anadolu’da Aşiretler, Cemaatler, Oymaklar, Cilt I, s.168-175, 224, 225; Cilt II, s.613-615, 902-
906; Cilt III, s. 977-979

ADNAN MENDERES KAYA



109

zancı (Kerkük), Kocalı (Telafer), Mahmudlu 
(Kerkük), Maksutlu (Tuzhurmatu), Maruflu 
(Tuzhurmatı), Musalı (Tuzhurmatı), Paşaoğ-
lu (Kerkük), Recepli (Telafer), Sarılı (Musul, 
Erbil, Kerkük), Sığırlı (Kerkük), Terzili (Er-
bil, Kerkük, Yengice, Tuzhurmatu), Yakuplu 
(Telafer, Kerkük) gibi27  Avşar oba adı taşıyan 
gruplardan bahsedilmektedir.

Avşar boyuna mensup olan Herikli aşire-
tinin28  bir bölümünün geçmişte Musul eya-
letinde yaşadığı belirtiliyor29. Günümüzde 
Kürtçe konuşan ve Kürt olarak bilinen Herik-
liler (Herki), halen Kuzey Irak’ta bulunuyor 
ve sınırlarımıza yakın mahallerde yaşıyor.

İran
Bu ülkede Avşarlar çok erken tarihlerde 

ortaya çıkmışlardır. Avşarlar, liderleri Şum-
la başkanlığında daha 12. asırda İran’ın Hu-
zistan eyaletinde bir beylik kurmuşlardı30. 
Avşarların 14. Yüzyılda Doğu Anadolu ile 
İran-Azerbaycan bölgesinde ortaya çıkan Ka-
ra-Koyunlu ve özellikle Ak-Koyunlu devletle-
rinde faaliyette bulunduklarını biliyoruz31. 15. 
Asır sonlarına doğru Anadolu’dan İran’a bazı 
Afşar obaları göç ederek İran’daki Avşar nü-
fusunu ve etkinliğini artırmıştı. Avşarlar, Sa-
fevi devletinin kurulması üzerine bu devletin 
hizmetine girdiler. Bu dönemde Anadolu’dan 
İran’a yeni Afşar oymakları gelmiştir. İran’da-
ki büyük Afşar varlığını işte Anadolu’dan 
gelen bu Afşar oymakları meydana getirmiş-
tir32. Burada siyasi tarihi bir kenara bırakarak 

İran’daki Afşar nüfusuna bir bakalım.
Safevi hükümdarı Şah Abbas devrinde 

(1587-1628) Afşarlar Alplı, Araşlı, Çoban-
Oğlu, Eberli, Gündüzlü, İmanlı, Kör-Oğlu 
ve Usalı adlı oymaklara ayrılmıştı33. Evliya 
Çelebi, İran Azerbaycan’ında bulunan Avşar-
lardan bahsederek Erdebil hâkimi Ebu’l-Feth 
Han ile bir Afşar sultanından söz eder. Avşar-
lardan bir bölüğün Demavend yaylasına çık-
tıklarını ve Rey hâkimine vergi verdiklerini 
anlatır. Tebriz civarında Afşar-kent adlı bir 
yer olduğunu ve Tebriz halkından bir kısmı-
nın Avşarlardan oluştuğunu söyler34.

Nadir Şah’ın ortaya çıktığı dönemde ise 
(18. Yüzyılın ilk yarısı) İran’da Afşar oymağı-
nın kolları şunlardı: Araşlı, Eberli, Gündüz-
lü, İmanlı, Kasımlı (İmanlı‘nın kolu), Kırk-
lı (Eberlü ya da Araşlı’dan), Köse Ahmetli 
(Gündüzlü’den), Kutulu (Eberli’nin obası), 
Mahmutlu (Araşlı’nın kolu)35. Bu dönemde 
Alplı, Usalı, Çoban-Oğlu ve Kör-Oğlu oy-
maklarının adına rastlanmıyor. Bu husus 
onların ya isim değiştirdiklerini yâda diğer 
Afşar obaları arasına karıştıklarını gösteri-
yor. Gerçekten de Usalılar, sonraki devirlerde 
Kasımlı ve Araşlı Avşarlarının arasında gö-
rülmektedir. Bunun yanında Horasan’a giden 
Gündüzlüler isim değiştirerek Köse Ahmetli 
adını almışlardır. Eberlüler de Kırklı diye anı-
lıyorlar. Ayrıca Afşar oymaklarından Kasımlı, 
Kutulu ve Mahmutlu adlı yeni obalar oluş-
tuğunu görüyoruz. Bu yeni oba oluşumları 
günümüze kadar devam etmiştir. İran kay-

27 Suphi Saatçi; Tarihi Gelişim İçinde Irak’ta Türk Varlığı, İstanbul 1996, s.294-300
28 Yusuf Halaçoğlu; “Tahrir Defterlerine Göre 16. Yy’ın İlk Yarısında Sis Sancağı”, İÜEFTD, Sayı 32 Mart, 
İstanbul 1979, s.851
29 Cevdet Türkay; Osmanlı İmparatorluğu’nda Oymak, Aşiret ve Cemaatler, s.417
30 Fuat Köprülü; “Avşar”, s.29. Faruk Sümer, “Avşar”, TDV İslam Ansiklopedisi, Cilt IV, İstanbul 1991, 
s.160. Faruk Sümer, Oğuzlar, TDAV, İstanbul 1992, s.201
31 Fuat Köprülü; “Avşar”, s.30-1. Faruk Sümer; Oguzlar, s.149. Faruk Sümer; Karakoyunlular, TTK, İstan-
bul 1982, s.31
32 Faruk Sümer; Safevi Devletinin Kuruluş ve Gelişmesinde Anadolulu Türklerin Rolü, TTK, Ankara 
1992.
33 Faruk Sümer; Safevi Devletinin Kuruluş ve Gelişmesi, s.190; Fahrettin Kırzıoğlu, “Avşarlu İle Dulka-
dırlı Türkmanlarının Köroğlu Oymakları”, TK Yıl 6 Sayı 66 Nisan 1968 s.361-62; Faruk Sümer; Oğuzlar, 
s.220-222.
34 Evliya Çelebi Seyahatnamesi; Cilt 1-2, Üçdal Yayınları, İstanbul 1985, s.578
35 Faruk Sümer; “Avşarlar”, s.132-133.

TÜRKİYE DIŞINDAKİ ÜLKELERDE AVŞAR VARLIĞI



110

naklarında İmanlıların bazen İnanlı ve İnal-
lı şeklinde kaydedilmiştir. Urmiye yöresinde 
İmanlı’nın bir kısım kollarına Abdülmeliki 
adı verilmekteydi. Karamanlı, Civanşir, Ah-
metli ve Gökçeliler de Safevi devletinde rol 
oynayan diğer oymaklardır.

Son tetkiklere nazaran Safevi devletin-
de önemli rol oynayan Ustaclı oymağı ile 
bu devletin siyasi tarihinde yer alan Muslu, 
İnallı, Kavurgalı, Balabanlı, Çiçekli ve Silsü-
pür oymakları da Avşar boyuna mensuptur36. 
Şah İsmail devletini kurmak için Erzincan 
havalisine geldiğinde onu ilk karşılayanlar, 
Ustaclılardı. Ustaclı oymağı Çavuşlu, Şeyhli, 
Kengerli, Şerefli, Kerempa, Koçulu, Sofulu, 
Mahi Fakihli, Karasarlı, Kıclı, Kızıllı, Damlı 
ve Gözü Büyüklü obalarına ayrılmaktaydı37.

1727 yılında Erdebil’de Karacalı, Ustaclı, 
Kurdlu, Alibeyli, Keçili, Kılıçlı, Köseli, Ça-
vuşlu, Kızıllı obaları; Hoy’da Ayazlı, Ustaclı, 
Küresinli, Halilli, Mahmutlu, Okçu, Sofu-
lu obaları; Makü’de Kargılı, Köseler obaları; 
Meraga’da Halilli, Köse, Alibeyli, Çavdarlı, 
Kızıllı, Sarıca, Baytemür, Kara Hızırlı, Kırklı, 
Ali Dervişli, Köpekli, Okçu, Süleymanlı, Ter-
keş obaları, Tebriz’de Baranlı, Karacalı, Araşlı 
obaları; Urmiye’de Alibeyli, Araşlı, Cunkerli, 
Genceli, Güngüli, Haydarlı, İmanlı, Kalaman 
İmanlı, Kara Hasanlı, Karahanlı, Karalı İman-
lı, Kızıl Hacılı, Saidli, Gökçeli, Karamanlı, 
Kılıçlı, Kırklı, Mahmutlu, Musalı, Sarucalı, 
Yorganlı, Abdülmelik, Kasımlı, Köpekli, Ter-
zili, Gündüzlü obaları yaşamaktadır. Ayrıca 
Karadağ Şahsevenleri arasında Karahanlı, 
Hoca Alili, Koca Beyli, Hacı Hocalı, Geyikli, 
Arallı, Yurtçu, İsa Beyli, Dursun Hocalı, Şa-
tırlı; Sebelan (Mugan) Şahsevenleri arasında 

Kara Kasımlı, Tekle, Kuzatlı, Yurtçu, Polatlı 
ve Şeyhli; Mişkin Şahsevenleri arasında Koca 
Beyli, Hacı Hocalı, Zergerli, Karamanbeyli 
ve İnallı obaları bulunduğu gibi Meraga böl-
gesinde yaşayan Şahsevenlere “İnallı Şahse-
venleri” adı verilmekteydi38. Zencan bölgesi 
Şahsevenleri ise Afşar Şahsevenler olarak 
geçmektedir.

Şahsevenler hakkında yapılan bir araş-
tırmada Şahseven Eli oymaklarının listesi 
ve kökenleri irdelenmiştir. Mişkin’de Ayvat-
lı, Demircili, Hüseyinhacılı, İnallı, Kalfalı, 
Kocabeyli, Kurtlar, İsalı, Caferli, Saruhan-
beyli Erdebil’de ise Arallı, Yurtçu gibi oy-
makların adları verilmektedir39. Araştırma-
da Yunsur Paşa’nın altı oğlundan türeyen 
ve birbirleriyle akraba olan Saruhanbeyli, 
Bendalibeyli, Kocabeyli, Polatlı/Fuladlı, De-
mircili, Nevruzalibeyli kabilelerinden bah-
sedilir. Saruhanbeyli’nin Acırlı, Millikalfa-
lı, Balabeyli, Beydili, Hozmunlu ve Zargar; 
Bendalibeyli’nin Alibabalı, Beybağlı ve 
Halaflı; Kocabeyli’nin Muratlı, Udulu ve 
Kalfalı; Polatlı’nın Yurtçu, Şeyhli, Abubey-
li, Kuzatlı, Dursunhocalı, Takle ve Yekali; 
Demircili’nin İnallı, Hacıkocalı ve Araplı; 
Nevruzalibeyli’nin Geyikli ve Piravatlı kolla-
rına ayrıldığı görülüyor. Diğer taraftan Ka-
rakasımlı obası Saruhanbeyli’den, Kurtlar ve 
Karacalı obaları Demircili’den, İsalı/İsabeyli 
obası ise Kocabeyli’den inmiştir. Ayrıca Sar-
vanlar (1716’da Avşar olarak kaydedilmiş), 
Kurtbeyli (Halep Avşarı Kutbeyli olup alt 
kolları Kuzatlı, Talışmikailli, Kalfalı, Muganlı, 
Udulu, Muratlı, Zargar) ve İnallı (alt kolları 
Piravatlı, Kalaş, Körabbas, Geyikli, Yurtçu, 
Dursunhocalı) oymaklarından bahsedilmek-

36 Yusuf Halaçoğlu; Anadolu’da Aşiretler, Cemaatler, Oymaklar eserinin ilgili başlıklarına bakınız.
37 Faruk Sümer; Safevi Devletinin kuruluş ve Gelişmesi, s.18, 162. Bu obalar arasında Avşar olmayanlar 
da vardır.
38 Ali Sinan Bilgili; “Azerbaycan Türkmenleri Tarihi”, Türkler Ansiklopedisi, Cilt 7, Yeni Türkiye Yayın-
ları, Ankara 2002, s. s.25, 26, 28, 31-33, 36, 37, 40-42. Ali Sinan Bilgili’nin eserinde bazı oymaklar Avşar 
olarak kayıtlı değildir. Ancak başka kaynaklarda bu oymakların Avşar oldukları belirtilmiş olduğu için 
isimlerini buraya almakta bir mahzur görmedim.
39 Richard Tapper; İran Sınır Boylarında Göçebeler, çeviren F.Dilek Özdemir, İmge yayınları, Ankara 
2004, s.576, 578.

ADNAN MENDERES KAYA



111

tedir 40. Şahseven Eli’nin lider oymağı olan Sa-
ruhanbeyliler Avşardır. Koca Beyliler de Ata 
Han Saruhanbeyli’nin kardeşi Koca Bey’in 
neslidir41. Bütün bu bilgilerden anlaşıldığı-
na göre Şahseven Eli, aralarında başka boya 
mensup kabileler olmasına rağmen ezici çok-
lukla Avşarlardan oluşmaktadır.

Şahsevenler arasında görülen ve Avşar boyu-
na mensup olan Arallı taifesinin42  bir kısmına 
Türkmenistan’da bir kısmına ise Türkiye’de Tun-
celi civarında (Arelli) rastlanmaktadır43. Günü-
müzde Doğu Türkistan, Kırgızistan, Özbekistan, 
Kazakistan ve Afganistan’da Aral adında bir hay-
li yer adına rastlanmaktadır.

Tahmini 1727 yılı kayıtlarında Avşarların ya-
şadığı 150 köylük bir bölge, Avşar livası şeklinde 
idari olarak teşkilatlandırılmıştır. Avşarların bu 
livada çoğunlukla Sayınkala’da yaşadıkları görül-
mektedir44. Burası günümüzde merkezi Tebriz 
olan İran Azerbaycanının 14 idari bölgesinden 
birisidir ve resmi adı Afşar Sayınkala’dır.

19. yüzyıl başlarında İran’da bulunduğu sı-
ralarda bu ülkedeki Türk oymakları ile ilgili bir 
liste hazırlayan A. Dupre, birçok bölgede Afşar-
lardan bahsederek nüfuslarını da bildirmiştir. 
Ancak Urmiye hariç alt oba isimleri verilmemiş-
tir. Bu bilgilere bakacak olursak, bilhassa Urmi-
ye yöresinde oturan Afşarlar, Kasımlı ve Araşlı 

adlarıyla iki kola ayrılmakta ve Karaçlu (Karacalı 
ya da Karaklı?), İmamlı, Davutlu, Haydarlı, Yor-
ganlı, Usallu, Kılıçlı, Ganibeyli, Hasansalı, Kileli, 
Yeberla (Eberli?. Belki de günümüzdeki Yeher-
li), Tutmaklı, Adaklı, Kuhgiluyeli, Kara Hasanlı, 
Alibeyli, Terzili ve Şahburanlı adlı obalara bö-
lünmektedir. Nüfusları ise 25.000’dir (sayılara 
kadın ve çocuklar dâhil değildir). İran’ın diğer 
sahalarına gelince Hamse, Kazvin, Hemedan, 
Rey, Şuşter, Kirman, Horasan, Fars, Mazenderan 
bölgelerinde 63.000 nüfusları vardır ki toplam 
88.000’dir. Bu sayı ile Afşarlar, İran’da bulunan 
Türk oymaklarının başında geliyor45. Ayrıca bu 
listede Isfahan’da 4-5.000 nüfuslu İnallı; Gilan ve 
Mazenderan civarında 5-6.000 nüfuslu Abdü’l-
Meliki; Horasan’ın Kelat yöresinde Celayir (nü-
fusu verilmemiş); Kum, Save ve Azerbaycan 
civarında 8.000 nüfuslu Halaç obalarından da 
bilgi alıyoruz46. Günümüzde Hemedan ile Kum 
arasında Halaçların yaşadığı 46 köylük bölge-
ye Halaçistan denilmektedir. Bölgenin merkezi 
Destçerd şehridir. Halaçların bir kısmı Fars böl-
gesine göç ederek Kaşkaylar arasına karışmış ve 
erimiştir47. Osmanlı arşiv kayıtlarından Halaçla-
rın Oğuzların Avşar boyuna mensup oldukları 
anlaşılmaktadır48.

Aynı yüzyılın ortalarında İran’daki Türk-
lerle ilgili diğer bir liste de Lady Shell’e aittir. 

40 Richard Tapper; İran Sınır Boylarında Göçebeler, s.109, 111, 568, 587, 590, 593, 598. Oymakların alt 
kollarının dağılımı konusunda bir netlik yoktur. Sözgelimi Kurtbeyli Avşarının obaları olan Muratlı, 
Udulu ve Kalfalı, Kocabeyli’nin obaları olarak, İnallı’nın alt kolu olan Piravatlı Nevruzalibeyli’nin, Yurt-
çu Polatlı’nın obası olarak, İnallı ise Demircili’nin bir alt kolu olarak geçmektedir. Bu bize oymakların 
birbirleriyle akraba olduğunu gösteriyor. Aralarında az da olsa başka boydan gruplar bulunmaktadır 
(mesela Acırlı ve Beydili, Saruhanbeylilerin arasındadır). Ancak bu topluluğun genel manada Avşar ol-
duğu gerçeğini değiştirmez.
41 Enver Çingizoğlu/Aydın Avşar; Avşarlar, Şuşa Neşriyat, Bakı 2008, s.225
42 Enver Uzun; “İran Avşarları”, Türkler Ansiklopedisi, Cilt 20, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara 2002, 
s.654, 655
43 Her ne kadar topluluğun adı, Arelli, Arilli, Areyiz gibi farklı telaffuz edilse de aslı Arallı’dır ve Aral 
Gölü civarından gelmiş bir oymaktır.
44 Osman Özgüdenli; “Osmanlı İranı I: Batı İran Ve Azerbaycan Tarihi Hakkında Osmanlı Tahrir Ka-
yıtları: Coğrafi Ve İdari Taksimat”, Ankara Üniversitesi, DTCF, Tarih Araştırmaları Dergisi, Cilt 22, Sayı 
34, s.92
45 Faruk Sümer; Oğuzlar, s.354-55
46 Faruk Sümer; Oğuzlar, s.356, 357, 360
47Gerhard Doerfer; “Halaçça Orta İran’da Arkaik Bir Türk Dili”, Çeviren Semih Tezcan, Belleten, Cilt 
XXXIV, Sayı 133, s.18, 19; Mehmet Ölmez; “Halaçlar ve Halaçça”, Çağdaş Türk Dili, Sayı 84, Şubat 1995, 
s.15
48 Yusuf Halaçoğlu; Anadolu’da Aşiretler, Cemaatler, Oymaklar, Cilt III, s.973-975

TÜRKİYE DIŞINDAKİ ÜLKELERDE AVŞAR VARLIĞI



112

Buna göre, herhangi bir boy adı zikretme-
den kaydettiği Afşarlar Urmiye’de 7.000 ev, 
Mazenderan’da 100 ev, Tahran-Kazvin arasın-
da 900 çadır, Hamse’de 200 ev ve Kirman’da 
1.500 ev nüfusa sahiptir. Ayrıca Mahmutlular 
Meraga’da 2.500 ev; İmamlılar Mazenderan’da 
50 ev; Usanlılar Mazenderan’da 50 ev, Har ve 
Demavent’te (Tahran civarı) 1.000 çadır ve 
ev; Halaçlar Tahran şehrinde ve Hemedan’da 
(nüfusu verilmemiş); Afşar Şahsevenleri 
Hamse’de 2.500 çadır; Kurd Beyli Hamse’de 
1.500 ev; Kaçar-Afşarlar Fars’ta 100 ev; İnan-
lılar Darab ve Fesa’da (Fars’ta) 4.800 çadır ve 
ev; Celayirliler Kelat-ı Nadiri’de 1.500 ev nü-
fusa sahipti49.

Fuat Köprülü’nün aktardığına göre Afşar-
Uşağı ve 5.000 aileden oluşan İnanlılar,  Fars’ta 
Hamseliler arasındadır. İnanlılara Erdebil, Miş-
kin, Save ve Kazvin’de de rastlanır. Begeşliler, 
Mamasani’de, Gündüzlülerden küçük bir grup 
Huzistan’ın Şuşter ve Dizful kentlerinde ya-
şar. Usanlılar ise Hazar Denizinin güneyinde-
ki topraklardadır. Kirman’da 5.000 çadırlık bir 
Afşar kabilesi vardır. Save, Kazvin ve Zerend’de 
göçebe Afşarlara tesadüf olunur. Ayrıca Ahmet 
Kesrevi’nin Kırklı, Babalı, Celayir, Köse Ah-
metli, Gündüzlü, İnanlı, Araşlı, Alplı, İmirli ve 
Begeşli; Basil Nikitin’in Şamlı, Usalı, Kasımlı, 
İmanlı (İnanlı/İnallı), Araşlı, Gündüzlü, Begeşli, 
Kuhgilulu; O. Mann’ın ise Kasımlı, Araşlı, Köse 
Ahmetli, Kutulu, Tekeli, İnanlı, Begeşli, Kırklı, 
İmirli ve Gündüzlü Avşarlarından söz ettiğini; 
Mirat El-Buldan El-Nasıri’de Avşar Şahsevenleri 
ile Zencan civarında Bedirli, Körhasanlı ve Tev-
hidli obalarından bahsedildiğini yazar50.

Halid Laziboğlu, Avşarların Kırklı, Şamlı ve 

Tekeli oymaklarının varlığından bahsederek top-
lu olarak Kazvin – Hemedan arasında bulunan 
Afşar kasabasında bulunduklarını ve kasabayı 
çevreleyen yüzün üzerinde Afşar köyü olduğu-
nu belirtir. Ayrıca Kirman bölgesinde Berdisir, 
Nermasir, Bem ve Barzi Dağları’nda da yaşayan 
Afşarların bir bölümünün Horasan’da Bocnurd 
ile Kuçan’ın güneyinde ve Sebzevar – Nişabur 
arasında bulunduklarını, İran’daki Ağaç-Eri top-
luluğu arasında da Avşarlara rastlandığını, Ağaç-
Eri’lerden Cakiler ve Ahmetlilerin Avşar olup Şi-
raz vilayetinde yaşadıklarını söyler51. 20. Yüzyıl 
başlarında Kuh-Giluye’de yaşayan Ağaç-Eriler 
Beğdili, Tilki ve Avşar adlı üç oymağa ayrılıyor-
du ki52  burada bahsi geçen Afşarlar bunlar ol-
malıdır. Bu Avşarlar, Lurlar arasındadır ve Lurca 
konuşmaktadır.

Ahmet Caferoğlu, İran Avşarlarının Hay-
dar Muhammet Şahlı, Seyf-Kulu Evladı, Ci-
han-Kulu Şah, Molla Taharlu, Sultan Alili, 
Mirikitli, Ata Uşağı, Pir Muratlı, Celalili, Ha-
laç, Eşraflı, Mircanlı, Kasımlı, Kamerbazlı ve 
Gamzeli oymaklarına ayrıldıklarını yazmış-
tır53. Günümüzde Bicar’ın batı ve kuzey ke-
simlerinde yaşayan Gelbağiler, Şeref Han’ın 
kaydettiğine göre aslen Ustaclı oymağından 
inmektedir54. Avşar boyuna mensup oldukları 
Osmanlı vesikaları ile ortaya çıkan aşiretler-
den İzollar Horasan civarında, Haydaranlar 
ise Makü vilayeti çevresinde yaşamaktadır55. 
Cerid Avşarının56 bir kolu olan Silsüpür ce-
maati de Horasan yöresinde varlığını sür-
dürmektedir. Herikli (Herki) cemaatinin bir 
bölümü Urmiye gölünün güneyinde sınırları-
mıza yakın yerlerde görülmektedir. Bir parça-
sı Van ilimizde yaşayan Küresinliler ise Hoy 

49 Faruk Sümer; Oğuzlar, s.361-363.
50 Fuat Köprülü; “Avşar”, s.35
51 Halid Laziboğlu; “İran’da Ne Kadar Türk Vardır, Nerelerde Otururlar”, TK, Mayıs – Ağustos 1980, Sayı 
211-14, s.200.
52 Faruk Sümer; “Ağaç-Eriler”, TDV İslam Ansiklopedisi, Cilt I, İstanbul 1988, s.461.
53 Ahmet Caferoğlu; Türk Kavimleri, Enderun Kitabevi, İstanbul 1988, s.65
54 Şeref Han; Şerefname, Ant Yayınları, İstanbul 1971, s.360-366.
55 İzol ve Haydaran aşiretlerinin Avşar boyuna mensubiyetleri hakkında bakınız: Yusuf Halaçoğlu; Aşi-
retler, Cemaatler, Oymaklar, Cilt III, s.1022, 1154
56 Cerid aşiretinin Avşar boyuna mensup olduğu tespit edilmiştir. Yusuf Halaçoğlu; Aşiretler, Cemaatler, 
Oymaklar, Cilt II, s.471-473

ADNAN MENDERES KAYA



113

vilayetindedir. Bir araştırmada Küresinlilerin 
bir kısmı kendilerini Avşar olarak tanıtmış-
lardır57. Küresinlilerin diğer adının Körha-
sanlı olduğu söylenir ki Körhasanlılar, yuka-
rıda da bahsi geçtiği gibi bir Avşar obasıdır.

Yakın zamanda Avşarlar hakkında Azer-
baycan’ da yayınlanmış bir araştırmada ise 
Avşarların Alplı, Araşlı, Mahmutlu, Kara Ha-
sanlı, Adaklı, Babalı, Begeşli, İmanlı, Kasımlı, 
Abdülmeliki, Usalı, Kırklı, Sarılı, Köse Ah-
metli, Kutlu, Gündüzlü, Emirli, Zayirli, Gözü 
Büyüklü, Köpekli, Kuhgiluyeli (Kehkehli), Sarı 
Şeyhli, Saruhanbeyli, Saidli, Araplı, Yorganlı, 
Harmandalı, İnallı, İnanlı oymaklarına ayrıl-
dığı kaydedilmektedir. Ayrıca geçmişte müs-
takil oymaklar olan Celayir, Ustaclı ve Teke-
lilerin Avşarlar arasında yer aldığı, bunlardan 
Ustaclı’nın günümüzde Temişli, Çavuşlu, Asa-
yişli, Köşkoğlu, Sofulu, Fethoğlu, Tokmaklı, 
Hacıfakihli, Kengerli, Kerempa, Yegânlı, Şeref-
li, Şeyhler gibi obalara ayrıldığı belirtilmekte-
dir58.

Yapılan bu araştırmada Avşarların özel-
likle Zencan başta olmak üzere burayı çevre-
leyen Kazvin, Ebher, Takistan, Tikap, Bicar, 
Sayınkala, Save, Korve gibi yerlerdeki oymak 
ve obalarının adları verilmektedir. Konumuz 
açısından büyük önem arz eden bu listeyi 
buraya alıyorum: Abbaslı, Adnalı, Ağabeyli, 
Ağacanlı, Ağaçıklı, Ağcalı, Ağuzlu, Ahmet 
Hanlı, Ahmetli, Akrebli, Alıçlı, Almalı, Alvar-
lı, Armutlu, Aslanlı, Ataklı, Avşar Muham-
med, Avşarlı, Azerli, Azizli, Badamlı, Bahar-
lı, Balıklı, Baratlı, Bedirli, Beğişli, Behramlı, 
Bendeli, Beyamlı, Beyanlı, Bey Muhammed-
li, Bozkuşlu, Caferli, Cenkli, Cığlı, Cihanlı, 
Cumalı, Çabuklu, Çayırlı, Çıbıklı, Çımıklı, 
Çiçekli, Çirikli, Çöplü, Dabanlı, Dadlı, Da-
vut Beyli, Davutlu, Dedeli, Develi, Direkli, 

Doğanlı, Duraklı, Ebucanlı, Emirli, Fahri-
li, Fakılı, Ganili, Genceli, Gevherli, Gilekli, 
Gözeli, Guvanlı, Gülabili, Gümüşlü, Hadılı, 
Hakverdili, Halefli, Halifeli, Hamamlı, Ham-
zalı, Hasanlı, Hasarlı, Haslı, Haşimli, Hay-
darlı, Hefişli, Hendekli, Hocalı, Horasanlı, 
İğdeli, İmamlı, İnanlı (Rahatlı, Şülkeli, Ka-
racalı, Konkurlu, Ağsaçlı, Şahverenli, Çarıklı 
obalarına ayrılır), İsabeyli, İyeli, Kadirli, Ka-
kalı, Kamçalı, Kamışlı, Kamlı, Kankanlı, Kara 
Muhammedli, Kara Musanlı, Karacalı, Kara-
develi, Karadolaklı, Karagözlü, Karahtılı, Ka-
rakoyunlu, Karaoğlanlı, Karatuşlu, Karuğlu, 
Kaveli, Kazımlı, Keçelalılı, Keremli, Kerim-
beyli, Kıçlı, Kırklı, Kolukısalı, Kozlu, Kör Ha-
sanlı, Kulallı, Kurtbeyli, Kürdlü, Küşkanlı, La-
leli, Mahmutlu, Mamalı, Mansurlu, Mededli, 
Mehdili, Mehrli, Melikli, Mirili, Mirzahanlı, 
Mollalı, Muganlı, Muhammedli, Muhammed 
Şahlı, Muharremli, Muhtarlı, Mukimli, Mu-
ratbeyli, Muratlı, Murtuzlu, Musalı, Mustafa-
lı, Müslümlü, Nadirli, Nağılı, Nahtalı, Nakip-
li, Nasırlı, Nazarlı, Nebili, Necimli, Nematlı, 
Nevruzlu, Ocaklı, Paşalı, Penahlı, Perçemli, 
Pervizli, Petekli, Pirili, Pirimli, Radlı, Rahim-
li, Rahmanlı, Ramazanlı, Recepli, Refili, Re-
sullu, Reşidli, Rızalı, Rüstemli, Saadli, Sadık-
lı, Safili, Salmanlı, Sarıcalı, Sohbetli, Sultan 
Ahmetli, Şahverdili, Şatıranlı, Şekerli, Şerefli, 
Şıhlı, Şir Ali Beyli, Şirli, Şücalı, Tağılı, Tahirli, 
Tandırlı, Tarlı, Teğtemşili, Tekeli, Teymurlu, 
Tohidli, Tozlu, Usanlı, Ustaclı, Velicanlı, Ver-
manlı, Yakuplu, Yarahmetli, Yarılı, Yarpızlı, 
Yaverli, Yeherli, Yekinli, Yektalı, Yelekli, Zafe-
ranlı, Zamanlı, Zareli, Zeynelli, Zinetli, Zul-
kadr59.

Ayrıca Kirman bölgesinde yaşayan Avşar-
ların bir kısmının Bıçakçı Avşar diye tanındığı, 
Fars bölgesinde yaşayan Kaşkay Türklerinin Bul-

57 Mehmet Fuat Levendoğlu; Küresinliler Örneğinde Kültürel Kimlik (Küresinliler’in Sosyo-Kültürel 
Yapısı), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Antropoloji (Sosyal Antropoloji) Anabilim Dalı 
Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara 2006, s.94, 96.
58 Enver Çingizoğlu/ Aydın Avşar; Avşarlar, s.56-234, 237, 238, 251. Celayir ve Tekeliler için bu bilgi doğ-
ru olabilir ama Ustaclı’nın esasen bir Avşar oymağı olduğu, sonradan müstakil ele dönüştüğü Osmanlı 
vesikaları ile ortaya çıkmıştır.
59 Enver Çingizoğlu/ Aydın Avşar; Avşarlar, s.53-56.

TÜRKİYE DIŞINDAKİ ÜLKELERDE AVŞAR VARLIĞI



114

verdi, Kirmani, Kırklı, İmirli, Kasımlı, Arıklı, Ba-
bati, Kutlu, Kutulu obalarının da Avşar olduğu 
belirtilmektedir60. Kaşkaylar arasında bulunan 
Kocabeyli, İmanlı, Behmenli, Tayyipli, Cam-
bazlı, Araplı, Dokuzlu, Davutlu, Caferli, İslamlı, 
Muslu obaları da Avşardır.

Günümüzde ise İran’ın hemen her tarafında 
dağınık bir halde bulunan Afşarlar, genel olarak 
Urmiye (yoğun Afşar nüfusu barındıran bu yer, 
İran’da Avşarların şehri diye tanınır), Hamse 
(Zencan), Hemedan, Kirman-Şah’ta ve bunlar 
arasındaki Esed-abat mıntıkasında; Huzistan, 
Fars, Kirman, Horasan vilayetleri ile Tahran’da 
kısmen yarı göçebe, kısmen de yerleşik durum-
da yaşamaktadırlar. Bilgisine başvurduğumuz ve 
İran Avşarı olan kişiler, İran’daki Avşar nüfusu-
nun 3-5 milyon civarında olduğunu söylemek-
tedir.

İran Avşarları, gerek I. Dünya Savaşı gerekse 
II. Dünya Savaşı sırasında İran sahasında adın-
dan sıkça bahsettirmiştir61. İran Afşarları ziraat, 
hayvancılık ve halıcılık ile geçinmektedirler. Şia 
mezhebine mensup olan İran Afşarları arasında 
birçok kumandanlar ve devlet adamları yanın-
da yazarlar ve sanatkârlar da yetişmiştir (Şah 
Abbas’ın kitapçısı şair-yazar Sadıki Bey Afşar 
ile 18. Yüzyılın tanınmış şairi Terzi gibi). İran’da 
musiki alanında Afşari adını taşıyan bir makam 
vardır ki Avşarların hatırasıdır62. İran Avşarları-
nın alt obaları ayrı bir inceleme konusu olacak 
kadar geniştir.

Azerbaycan
Esasen Azerbaycan’ın güney bölümü İran 

devletinin sınırları içinde olduğundan İran ile 

Azerbaycan konusunu birlikte incelemek icap 
eder. Ancak Azerbaycan bağımsız olduğu halde 
Güney Azerbaycan’ın İran egemenliğinde olma-
sı sebebiyle devlet olarak ayrı incelemek duru-
munda kaldık.

Günümüzde Afşarlar, Azerbaycan’ın Kara-
bağ bölgesinde yoğun olarak bulunurlar. Şuşa ili-
nin Ağcabedi ilçesinde toplu haldedirler. Burada 
Afşar adlı birkaç köy vardır. Bunun yanında Af-
şarlara Bakü de dâhil birçok yerde rastlanır. Ay-
rıca başkent Bakü’nün de bulunduğu yarımada 
Apşeron adını taşır ki bu, Avşar-an yani Avşarlar 
demektir63. Azerbaycan’ın Kuba şehrinde Usalı, 
Ustaclı, Halilli ve Araşlı obaları bulunmakta-
dır64. Araşlılar, Azerbaycan’da önemli bir nüfus 
ve etkiye sahiptiler. Nitekim Azerbaycan’da Şir-
van iline bağlı Araş (Ereş) adlı bir kasaba olduğu 
gibi65  Karabağ’ın Arazbar kazasında Arşa adın-
da bir saha bulunmaktadır ki Araşlıların evvelce 
burada yaşadıkları ve adlarını buradan aldıkları 
söylenmektedir. Karabağ’ın Ağcabedi bölgesin-
de bir yer adı Araşlı adını taşır66. Cebrail ilinde 
de önemli bir Avşar grubu yaşamaktadır.

Azerbaycan yöresinde 16. Yüzyıl sonların-
dan 20. Yüzyıl başlarına kadar geçen sürede 
faaliyette bulundukları görülen birçok oba var-
dır. Bunlar Alişarlı, Alpagut, Avşarlı, Bahşayışlı, 
Civanşir (Behmenli, Dedeli, Demirli, Göçerli, 
Kara Burunlu, İbadi, Karıbend, Keçegözlü, Köy-
mehmed, Mafruzlu, Molla Fazıllı, Namlı, Sabir, 
Sarıcalı, Seyid Ahmedli, Seyid Mahmudlu, Seyid 
Mehmedli, Sofulu, Şeyh Babalı, Yağlavend ve Ta-
matlı adında obaları vardır), Çiğdemli, Davutlu, 
Deliler, Demircili, Eğlenli, Eyyüplü, Gazili, Gö-
legir, Halaç, Halifeli, Halilli, Hocalı, Kadılı, Ka-

60 Enver Çingizoğlu/ Aydın Avşar; Avşarlar, s.46
61 Sadık Sarısaman; “I.Dünya Savaşında İran Avşarları ve Türkiye”, Türkler Ansiklopedisi,  Cilt 13, Yeni 
Türkiye yayınları, Ankara 2002, s.440-452; http://www.gunaskam.com/tr/index.php?option=com_conte
nt&task=view&id=60&Itemid=41 (Oğuz Afşarlı; “Milli Hükümet ve Zencan Feodalleri”)
62 Fuat Köprülü; “Avşar”, s.35
63 Hüseyin Baykara; Azerbaycan İstiklal Mücadelesi Tarihi, Azerbaycan Halk Yay, İstanbul 1975, s.17
64 Osmanlı Devleti İle Azerbaycan Hanlıkları Arasındaki Münasebetler; Başbakanlık Arşivleri Yayını, 
Ankara 1992, s.24
65 Fahrettin Kırzıoğlu; Osmanlıların Kafkas Ellerini Fethi (1520-66), TTK, Ankara 1993, s.17. 1578’de 
Özdemir Oğlu Osman Paşa Tarafından Fethedilip Bir Osmanlı Toprağı Haline Getirilmişti. Şamakı Eya-
letinin 15 Sancağından Biriside Araş (Kırzıoğlu’nda Ereş) Sancağı İdi. (s.305)
66 Enver Çingizoğlu/ Aydın Avşar; Avşarlar, s.56-57

ADNAN MENDERES KAYA



115

laycı, Kamerli, Kapanlı, Kara Kasım, Kara Mu-
salı, Kara Yakuplu, Karamanlı, Karasarlı, Karasu, 
Kargılı, Kavurgalı, Keçerili, Kengerli, Kılıçlı, Kı-
zıl Hacılı, Kozanlı, Mahmutlu, Maksutlu, Mika-
illi, Mustafalı, Oğulşallı, Okçulu, Öksüzlü, Paşa-
lı, Salmanlı, Sarı Hacılı, Sarılı, Sıraçlı ve Sofulu 
oymaklarıdır. Bu oymakların Gence, Karabağ, 
Berda, Bayat, Aras boyu, Mugan, Karasu, Nahçi-
van gibi yörelerde yaşadıkları tespit edilmiştir67. 
Ayrıca R. Ayvazova, G. A. Delili, G. Geybullayev 
gibi Azerbaycanlı bilim adamları, Azerbaycan 
sahasında Allı, Arallı, Beykişili, Emirli, Güneşli 
ve İrli adında Avşar oymaklarının adlarını bil-
dirmektedir68.

Karaman aşiretinin bir bölümü eskiden 
beri Azerbaycan bölgesinde yaşamaktadır69. 
Ayrıca Karamanoğullarının yıkılması üzerine 
Karaman’dan birçok Avşar kabilesi Azerbaycan’a 
(Şirvan civarı) gitmiştir70. Evliya Çelebi, Şirvan 
vilayetinin Şaboran şehrinde Avşar Han adlı 
bir camiden bahsetmiştir.71 Osmanlılar tara-
fından sürgün edilen Karamanlı Afşarlar da 
Azerbaycan’da bulunmaktadır72. Karamanlılar, 
1593 yılında Gence vilayetinde yaşıyorlardı ve 
Rüstembeyli, Karamanlı, Halifeli adlı obalara 
ayrılıyordu73.

Bunun yanında Karabağ Hanlığı’nı kurmuş 
olan Civanşirler de bir Afşar obasıdır74 ve ha-
len Azerbaycan’da bulunuyorlar. Osmanlı arşiv 

belgelerinde Civanşirlerin Karabağ’daki varlık-
larının İslam öncesi dönemlere kadar uzandığı 
belirtilmektedir75. Cevanşirler, Hülagu Han’ın 
Türkistan’dan getirdiği ve Azerbaycan’a yerleştir-
diği, Timur’un ise Anadolu’dan Karabağ’a nak-
lettiği Afşarlar ile birleşmişlerdir. Onlar burada 
Otuz-İkili adlı topluluğun bünyesinde bulunu-
yorlardı76.

19. Yüzyıl başlarında İran’daki Türk oymak-
ları hakkında bir araştırma yapan A. Dupre, 
Ustacalıların Azerbaycan’da 3.000 kişi, cesur bir 
oymak olduğunu söylediği Cevanşirlerin Şuşa 
yöresinde 6-8.000 kişilik nüfusla yaşadıklarını 
belirtmiştir. Hazırladığı listeye Cevanşirlerin en 
önemli boyu olan Sarıcalı obasını da kaydeden 
Dupre, bu obanın nüfusunu 4-5.000 kişi olarak 
vermiştir77. Karabağ Hanlığı’nı kuran Ali Bey 
(Penah Han), Cevanşir’in Sarıcalı obasından 
idi. Ünlü Azeri şair Kasım Bey Zakir de Sarıca-
lı’dandı. Zeki Velidi Togan ise Civanşirlerin sayı-
sını 12.000 hane olarak vermektedir78. Civanşir 
Avşarları Behmenli, Dedeli, Demirli, Göçerli, 
Kara Burunlu, İbadi, Karıbend, Keçegözlü, 
Köymehmed, Mafruzlu, Molla Fazıllı, Nam-
lı, Sabir, Sarıcalı, Seyid Ahmedli, Seyid Mah-
mudlu, Seyid Mehmedli, Sofulu, Şeyh Babalı, 
Yağlavend ve Tamatlı obalarına ayrılmakta-
dır79.

Azerbaycan’dan Anadolu’ya gelmiş Afşar 

67 Ali Sinan Bilgili; “Azerbaycan Türkmenleri Tarihi”, s.26, 28-31, 33-35, 37-39, 41. Burada adı geçen 
bazı obaların Avşar olduğu hakkında Yusuf Halaçoğlu’nun Aşiretler, Cemaatler, Oymaklar adlı eserine 
müracaat edilebilir.
68 Enver Uzun; “İran Avşarları”, s.652-57
69 Abdulhaluk Çay; Her Yönüyle Kürt Dosyası, Turan Kültür Vakfı, İstanbul 1994, s.91
70 Tahsin Ünal; “Yunus Emre’nin Sosyal ve Kültürel Çevresi”, Türk Kültürü, Sayı 286, Şubat 1987, s.99
71 Evliya Çelebi Seyahatnamesi; Cilt 1-2, s.617
72 Karaman sürgünü olduğunu söyleyen ve ünlü şair Osman Servelli’nin oğlu olan sayın Prof. Dr. Refik 
Kurbanov, aslen Karamanlı Sarıvelilerden olduğunu söylemiştir.
73 Ali Sinan Bilgili; “Azerbaycan Türkmenleri Tarihi”, s.34
74 Fahrettin Kırzıoğlu; “Aran (Gence-Karabağ)’da Yiğirmidörtlü ile Otuzikilü Adlı Ulusların Oymakları 
ve Kür-Aras Kürtlerinin Menşei”, VI. TT Kongresi, Ankara 20-26 Ekim 1961, Ankara 1967, s.408. Os-
manlı Devleti İle Azerbaycan Hanlıkları Arasındaki Münasebetler; s.19
75 Osmanlı Devleti İle Azerbaycan Hanlıkları Arasındaki Münasebetler; s.19.
76 Kırzıoğlu, “Aran / Gence - Karabağ’da Yiğirmidörtlü İle Otuzikilü Adlı Ulusların Oymakları Ve Kür-
Aras Kürtlerinin Menşei”, s.408, 409
77 Faruk Sümer; Oğuzlar, s.359
78 Zeki Velidi Togan; “Azerbaycan”, İslam Ansiklopedisi, Cilt II, İstanbul 1979, s.93
79 Ali Sinan Bilgili; “Azerbaycan Türkmenleri Tarihi”, s.27, 28, 30, 35

TÜRKİYE DIŞINDAKİ ÜLKELERDE AVŞAR VARLIĞI



116

obalarının varlığını biliyoruz. Bunlardan Ci-
vanşirler, Genceli ve Akdamlı Avşarlarını sa-
yabiliriz. 1750’li yıllarda Arran’da (Karabağ) 
yaşayan Avşarlardan bir bölük göç ederek 
Anadolu’ya gelmiş ve Osmaniye’de yerleşmiş-
lerdir80.

Babalılar, Azerbaycan’ın ünlü sülalelerin-
den Aşur Beylerin obasıdır. Nadir Şah devri-
nin ünlü emirlerinden olan Aşur Han, Tebriz 
hâkimi ve Azerbaycan serdarı idi81. Babalı 
oymağından olan Aşur Bey Avşar, Bakü’yü al-
dıktan sonra Bakü civarında, özellikle şimdiki 
Zabrat, Kışla, Sabuncu kentlerinde Avşarları 
yerleştirmiştir. Ayrıca Bakü’de Afşaran adın-
da bir yerleşim vardır82. Aşur Bey Avşar’ın 
torunları halen Bakü’de oturmaktadırlar ve 
Aşurbeyliler adıyla tanınmaktadırlar. Ünlü 
Azerbaycan tarihçisi merhum Sara Aşurbeyli 
bu aileden idi.

Ermenistan
Ermenistan, gerçekte Azerbaycan’ın bir 

parçası olup 1828 Türkmen-Çay Anlaşma-
sı ile Ruslar tarafından Türk topraklarından 
koparılan Revan bölgesi üzerinde kurulmuş-
tur. Bu yüzden Ermenistan’daki Türkler “Re-
van Türkleri” adıyla anılmaktadır. Geçmişte 
Revan’ın hemen her yerinde bulunan Türkler, 
birçok oymaklara ayrılmıştır ki bunlardan 
biri Avşarlı oymağı idi83.

Revan bölgesinde 1591 yılında Avşar adlı 
bir oymağın yanında Ahmetli, Alibeyli, De-
liler, Demircili, Genceli, Gökçeli, Kara Hacılı, 
Karacalı, Kızıllı, Köseler, Musa Hacılı, Musta-
falı, Terkeş ve Tur Alili adlı oymaklar da yaşa-
maktaydı. 1727 yılı kayıtlarına göre ise Revan 
bölgesinde Alişar, Karacalı, Kara Hacılı, Ke-

çili, Pirli ve Taşanlı obaları bulunuyordu. Ay-
rıca yörede Civanşirlerin Behmenli, Dedeli, 
Göçerli, İbadi, Kara Burunlu, Karıbend, Ke-
çegözlü, Köymehmed, Mafruzlu, Sabir, Seyid 
Ahmedli, Sofulu, Yağlavend, Tamatlı ve Şeyh 
Babalı obaları da yaşamaktaydı84.

Ermenistan’ın Vedi-Basar bölgesinde 
(Iğdır’ın Aralık ilçesi karşısındadır) bir köy 
Avşar adını taşıyor85. Ünlü gezgin Evliya Çe-
lebi de Vedi-Basar’daki bu köyden bahsetmiş 
ve Avşarların yaşadığını belirtmiştir86. Vedi-
Basar, 1950’li yıllara kadar Avşarların yoğun 
olarak yaşadığı bir yerdi. Karabekir Paşa’nın 
Kurtuluş Savaşı esnasında Ermenistan ile 
yaptığı savaşlarda bölge halkı Türk kuvvetleri 
yanında mücadele etmiştir. II. Dünya Sava-
şı sonrası Stalin’in emri ile buradaki Türkler 
Azerbaycan’a sürülmüştür. Sürgün Avşarların 
bir kısmı Karabağ’da Avşarların oturduğu böl-
geye yerleşmiştir. Ama çoğu sürgüne karşı ge-
lerek yerlerini terk etmemiş ve Ermenistan’da 
kalmıştır. Türklerden boşalan yerlere Yakın 
Doğu’dan (özellikle Suriye’den) gelen Erme-
niler yerleştirilmiştir. Son Karabağ savaşında 
ise maalesef bölgedeki bütün Türkler yurtla-
rından edilmiştir. Ünlü Azerbaycan tiyatro 
oyuncusu Muhtar Avşarov Ermenistan Av-
şarlarındandır. Yine Nahçıvan ile Karabağ 
arasındaki bölgede (Türk toprakları olmasına 
rağmen zorla Ermenilere verilen yerlerdir) 
bir köyün adı Avşarlı’dır.

Ermenistan’ın Azerbaycan sınırına yakın 
yerlerinde Avşarlar yaşamaktaydı. Baskılar 
sebebiyle Ermenistan’dan süreç içinde göç 
ederek nüfusu azalan, en son Karabağ olay-
larından sonra Ermenistan’ı tamamen terk 
eden bu Avşarlar, İmirli Avşarı olduklarını 

80 7 Mayıs 2000 tarihinde Ankara’da yapılan, sunuculuğunu Prof. Erol Mutlu’nun yaptığı Anadolu Türk 
Kültür Tarihi Ve Azerbaycan konulu söyleşide konuşmacılardan Doç. Asker Kartarı’nın ifadeleri. Karta-
rı, bu Afşarlar ile sürekli görüştüğünü de vurguluyor.
81 Enver Çingizoğlu/Aydın Avşar; Avşarlar, s.88-89. Babalı obasının adı kimi eserlerde Papalı ve Paplı 
şeklinde de kaydedilmiştir.
82 Sara Aşurbeyli; Bakı Şeherinin Tarihi, Avrasiya Press, Bakı 2006, S.19, 158, 240
83 Fahrettin Kırzıoğlu; “İravan/Revan Türkleri”, Türk Kültürü Dergisi, Sayı 11, Eylül 1963, Ankara, s.32
84 Ali Sinan Bilgili; “Azerbaycan Türkmenleri Tarihi”, s.25-27, 30, 32, 35, 38, 39. Burada adı geçen bazı 
obaların Avşar olduğu hakkında Yusuf Halaçoğlu’nun Aşiretler, Cemaatler, Oymaklar adlı eserine mü-
racaat edilebilir.

ADNAN MENDERES KAYA



117

beyan ederlerdi87. Günümüzde Karabağ me-
selesi sebebiyle Ermenistan’da Türk nüfus kal-
mamıştır.

Burada bahsedilmesi gereken bir başka 
grup ise İslam öncesi devirlerde Kafkasya’ya 
gelip yerleşen ve Hıristiyanlığı benimsedikle-
ri için zamanla Ermenileşen Avşarlardır.

Saka Türklerinden indiği anlaşılan Ar-
saklar/Arşaklar (Part/Pars)88, MÖ. 249’da 
İran’da devlet kurmuşlar, Kafkasya ve Doğu 
Anadolu’yu ele geçirmişlerdi. Arşaklar, III. 
Tridad zamanında (MS.305-310) Partlı Aziz 
Greguvar Lusavoriç’in çabalarıyla Hıristiyan-
lığı benimsediler89. MS. 429 yılında Arşak-
ların yıkılmasıyla bölgede 16 beylik kurul-
muştur ki bu beyliklerden biri Van-Urmiye 
havalisinde kurulan ve Avşar olduğu söyle-
nen Ardzeruni (av kartalı hanedanı) beyliği-
dir90. Arşaklar ve Ardzerunilerin Ermeni ol-

duğu iddiası gerçek dışıdır. Çünkü dönemin 
yazarlarından Ermeni asıllı Horenli Moses, 
Ardzerunilerin Hayk’ın soyundan geldiği id-
diasının yanlış olduğunu söyler91. Arşaklar, 
Ermeni kaynaklarında Arşaguniler şeklinde 
geçer. Arşakların Kafkasya’da asıl merkezle-
rinin Karabağ olduğu anlaşılıyor. Gregoryen 
Hıristiyan olan Arşaklar, günümüzde Erme-
ni kilisesi olarak bilinen Eçmiadzin kilise-
sinin kurucularıdır92. Hagop Şahbaz, Doğu 
Torosların doruklarında yaşayan Avşarların 
kendilerini Arşagunilerin torunları olarak 
gösterdiklerini söylemekte; Episkopos Yegişe 
Çilingiryan da temasta bulunduğu Avşarla-
rın, Arşagunilerin ‘kılıç’ ve ‘tacını’ koruduk-
larına dair söylentiyi aktarmaktadır93.

Hıristiyanlığın Gregoryen mezhebine ina-
nan bu Türkler (ve bunlar arasında bulunan 
Avşarlar), özellikle Aran (Karabağ) civarında 

85 Fahrettin Kırzıoğlu; “İravan/Revan Türkleri”, s.33
86 Evliya Çelebi Seyahatnamesi; Cilt 1-2, s.598
87 Erciyes Ün. Türkçe Okutmanlıği yapmış ve kendisi de Karslı olan Sayın Mahmut Sarıkaya’nın verdiği 
bilgidir.
88 Zeki Velidi Togan; Umumi Türk Tarihine Giriş, Enderun Yayınları, İstanbul 1981, s.47. Lev Gumilev; 
Hazar Çevresinde Bin Yıl, Çeviren D. Ahsen Batur, Birleşik Yayıncılık, İstanbul 2000, s.77. D. Ahsen 
Batur; Kürdoloji Yalanları, Selenge Yayınları, İstanbul 2011, s.265-268. Ahsen Batur, “Parth” şeklinde 
kaydedilen kelimenin sonundaki “th” sesinin “s” sesine karşılık geldiğini, Pars olması gereken kelimenin 
yanlışlıkla Türkçeye Part olarak çevrildiğini söyler. Nitekim Hindistan’da Partların bakiyesi olan topluluk 
Parsiler olarak anılıyor.
89 Fahrettin Kırzıoğlu; Anı Şehri Tarihi, Ankara 1982, s.5; Fahrettin Kırzıoğlu; Kürtlerin Türklüğü, An-
kara 1968, s.54,75.
90 Fahrettin Kırzıoğlu; Kür-Aras-Aran Kürtleri, 6. Türk Tarih Kongresi Bildirilerinden Ayrı Basım, 1966, 
s.385. Fahrettin Kırzıoğlu; Dede Korkut Oğuz Nameleri, İstanbul 1952, s.9, 49 (Kırzıoğlu, Ardzeruni-
ler ile Dede Korkut’ta geçen Avşar Beg bağlantısını izah eder); Muharrem Ergin; Dede Korkut Kitabı, 
Cilt I, TDK, Ankara 1989, s.39-40’da şu bilgileri verir: “Bayburtlu Osman’ın III. Murat devrinde yazdığı 
Tevarih-i Cedid-i Mir’at-ı Cihan adlı eserinin “Bayundur Han” bölümünde, Dede Korkut kitabı ile ya-
kından ilgili ve şahıs adları harekeli olan bir kısım vardır. Bayburtlu Osman’ın Bahrü’l-Ensab adlı bir ki-
taptan aldığı ve eski bir Dede Korkut Oğuznamesine dayandığı anlaşılan bu bilgilerde Taş-Oğuz beyleri 
arasında Avşar Beg adı geçmektedir.”.
91 Esat Uras; Tarihte Ermeniler ve Ermeni Meselesi, Belge Yayınları, İstanbul 1987, s.33. Ermenilerin kö-
kenleri hakkında değişik iddialar vardır. Kamuran Gürün, Ermeni Dosyası adlı eserinde (İstanbul 1988, 
s.36) “M.Ö. IV. Yüzyıldan itibaren Ermenistan denilen coğrafî bölgede bugün Ermeni diye adlandırdı-
ğımız, ama kökenlerinin ne olduğunu tam olarak bilmediğimiz bir topluluk yaşamaktadır… Bölgedeki 
derebeylerin hangisinin Ermeni asıllı olduğu, hangisinin başka asıllardan olduğu da bilinmemektedir… 
Dolayısıyla Ermeni tarihi diye okuduğumuz bazı kitapları, ne oldukları kesinlikle belli olmayan bazı 
feodal beyliklerin tarihi şeklinde kabul etmek çok yanlış bir davranış olmayacaktır” demektedir.
92 Mehmet Özmenli; Kars Şüregel’de Yerleşen Topluluklar, Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Ensti-
tüsü Dergisi, 2009, 13 (1), s.81, 82. Arşakların dini hayatları için bakınız: Mehmet Özmenli; “Doğu 
Anadolu’da Hristiyanlık”, Karadeniz Araştırmaları, Cilt 5, Sayı 17, Bahar 2008, s.43-50
93 Hagop Sahbaz; “Kızılbaş Kürtler” (hazırlayan Sako Zulalyan) http://balabanasireti.tr.gg/Hagop-
Sahbaz-ve--g-Kizilba%26%23351%3B-K.ue.rtler-g-.htm

TÜRKİYE DIŞINDAKİ ÜLKELERDE AVŞAR VARLIĞI



118

yaşamışlar, Aranyan Ermenileri olarak tanın-
mışlardır. Aranyan Ermenileri, 1721-30 yılla-
rında yaşanan Rus istilasında din birliğinden 
dolayı Ruslara yardım etmiştir. 250 kişilik 
bir çete ile savaşa katılan Papas Avşar, bun-
lardan biriydi. Bu Hıristiyanlar Avan, Saru-
han, Kaplan, Bayındur, Dilençi, Karagöz, Sarı 
gibi Türkçe adlar taşıyorlardı94. Günümüzde 
Ermenistan’da, Avrupa ve ABD Ermenileri 
arasında soyadı Avsharyan/Avşaryan (Avşa-
roğlu) olan bir nüfus vardır. Burada konu-
muzu desteklemesi bakımından birkaç bilgi-
yi daha eklemem gerekiyor. 1915 senesinde 
Kayseri’de, Ermeni ileri gelenlerinin toplu 
halde çektirdikleri resimler arasında “Hagop 
Avsharian” (Agop Avşaroğlu) adlı birisi bu-
lunmaktadır95. Bu grubun 1021 yılında Bizans 
ile anlaşarak yaşadıkları Van yöresini Sivas 
havalisi ile değişen Ardzer-Uni prensliğinden 
indiğini söyleyebiliriz. Ayrıca 19. Yüzyılda 
Kayseri’nin Talas ilçesinde yaşayan Rumlar 
arasında “Avşar Ayan oğlu Vasil” adında bir 
kişinin bulunduğunu görüyoruz96.

Avşarların gamalı haç şeklindeki damgayı 
da çoğunlukla kullandıkları biliniyor97. Ger-
çekte Türklerdeki “çarkıfelek” damgası olan 
bu motif, henüz Hıristiyanlığın ortaya çık-
masından yüzlerce yıl önce Türklerden kalma 
kaya üstü resimlerde görülmektedir. Kars’ta 
Ermenilere ait Ani Kalesi’nin bir burcu üze-
rinde Avşarlardan kaldığı anlaşılan gamalı 
haç damgası vardır. Halen yöre halkı bu mo-
tifin Avşarlara ait olduğunu bilir ve söyler.

Çerkes Özerk Cumhuriyetleri
Anadolu’nun Türkleşmesi esnasında Af-

şarlardan bir bölük, 1200’lerde Adıyaman ve 
civarına gelerek özellikle Besni ilçesi ve çev-

resine gelip yerleşmiştir. Ardından bu Afşar 
grubu, 1350 yılında Akkoyunluların Kafkas-
ya ve İran’dan Fırat ve havzasına gelmesiyle 
aralarında bulunan Avşarların da Besni ve 
Keysun Ovasına yerleşmesiyle nüfusunu ve 
etkinliğini artırmıştı. Daha sonra bölgedeki 
mücadelelerden yılan bu Avşarların bir bölü-
mü baskılardan kaçarak önce Bafra’ya oradan 
da gemilerle Kafkasya’ya gitmişlerdir. Zaten 
bunların bir kısmı Ak-Koyunlular ile birlikte 
Kafkasya’dan gelmişlerdi98. Evliya Çelebi bu 
olaydan bahsederek şöyle diyor “Besni kavmi, 
eman ile vire verüp cümle enval, erzakları ile 
Karadeniz kenarından Bafra’dan gemilere bi-
nüp, Karadeniz’in karşu şimal canibinde ıssız 
dağlara çekildiler”99. Bu grup, halen “Besni” 
adıyla Kafkasya’da varlığını sürdürmektedir. 
Ayrıca Evliya Çelebi, Kafkas Besnilerinin 
“asıllarının Arap padişahı topraklarından gel-
diğine” ilişkin bir köken efsanesi anlattıkla-
rından da bahseder. Buradaki Arap padişah, 
etnik olarak Arap’ı değil Besnilerin geldiği 
Anadolu coğrafyasını ve burada hüküm süren 
Müslüman Türk devletini temsil etmektedir.

Kabardeylerin batısında ve onlara komşu 
yaşayan Besni’ler, Büyük ve Küçük Laba va-
dileriyle Urup (Varpa) havzasında yerleşiktir. 
Bunlar, Kuban Ovası ile Çegen, Fars ve Pse-
fir vadilerine de yayılmışlardır. Bu bölgeler-
de Besni, Besnibay gibi köy ve kasaba adları 
ile ırmak ve çay adları mevcuttur. Kabartay 
prensi Beslan’a tabi oldukları için Çerkesler 
arasında Besleney olarak da tanınan Besni’ler, 
Kafkas kabilelerinin en asili ve fiziki olarak en 
güzeli kabul edilir.

19. yüzyıl sonlarında yaşanan Türk-Rus 
savaşları sonrasında yüz binlerce Kafkasyalı 
Rus zulmünden kaçarak Osmanlı’ya sığınmış 

94 Fahrettin Kırzıoğlu; Albanlar Tarihi Üzerine (XI. TTK Bildiriler Kitabından Ayrıbasım), Türkiye-
Azerbaycan Dostluk Derneği, Ankara 1994, s.60-1
95 http://www.1915club.com/media.php?id=790
96 E.Ü. KAYTAM arşivinde bulunan 184 nolu vergi kayıt defteri (1875 tarihli)
97 Orhan Cezmi Tuncer; Anadolu Kümbetleri-1 (Selçuklu Dönemi), Ankara 1986, s.20, 43.
98 Bütün Yönleriyle Besni; (Redaktör Halit Ertuğrul), Besni 1987, s.13, 29, 30. Eserde Besni yöresinde 
yaşayan Hüveydi aşiretinin Avşar olduğu kaydedilmiştir.
99 Evliya Çelebi Seyahatnamesi; Cilt 9-10, sh.48.

ADNAN MENDERES KAYA



119

ve bu göçmenler Anadolu’nun muhtelif yerle-
rinde iskân edilmişlerdir. Bu göçler esnasında 
Besnilerin az sayıda da olsa Anadolu’ya gel-
diğini ve bazı köylerde yerleştiğini biliyoruz.

Diğer taraftan Cevdet Türkay, Bucaklı oy-
mağının Kuban nehri boylarında iskân edil-
diğini belirtmektedir100.

Burada önemli gördüğüm bir konuyu 
okuyucuyla paylaşmak isterim. Çerkez, Av-
şarlar arasında eskiden beri sıklıkla kullanı-
lan ve “cesur, gözü pek, kavgacı” anlamına ge-
len bir erkek adı ve lakabıdır101. Çerkez adının 
Çerkez topluluğu ile bir ilgisi yoktur. Çünkü 
Osmanlı-Rus savaşları sonrası yaşanan ve 
Avşarların Çerkezlerle doğrudan muhatap 
olmasına sebep olan Kafkas göçleri öncesin-
de de Avşarlar arasında Çerkez adı kullanıl-
maktaydı. Mesela Osmanlı Devleti’nin 1690 
yılında Avusturya’ya yaptığı sefere Avşarlar 
Recep-Oğlu, Çerkez-Oğlu, Bahri-Oğlu, Kara 
Gündüz-Oğlu, Hacı İvaz-Oğlu gibi oba ve sü-
lalelere mensup beyler idaresinde katılmışlar-
dır102. 1761 ve 1771 yıllarında Osmanlı devlet 
ricali ile Avşar beyleri arasında yapılan görüş-
melere katılanlar arasında Taslakoğlu Çerkez 
ve Abdullah bin Çerkez adları dikkat çekmek-
tedir103. Yine 1856 yılında Avşarların başında 
Arap Hasanlı oymağından Çerkez Bey var-
dı104. Kaşgarlı Mahmut’un kaydettiğine göre 
“çer” savaşta karşılıklı duran saflar, “çerik” as-
ker, ordu, “çerkeşmek” ise saf haline gelmek, 

sıralanmak, dizilmek anlamındaydı105. Avşar-
lar arasındaki anlamına baktığımızda Çerkez 
adının, Türkçe çerkeşten geldiği anlaşılıyor.

Gürcistan
Tarihte Gürcistan ve komşu yerlerde Av-

şarların izine rastlanmaktadır. M.Ö. 500’lü 
yıllarda Artvin-Hopa ilçesiyle yakınında-
ki ırmağın adı M.Ö. 500’de kitabını yazan 
Skylax, M.S. 79’da ölen Plinius ve M.S. 131’de 
bölgeyi gezen Arrianos tarafından Apsaros 
diye kaydedilmiştir. Kırzıoğlu, bu kelimenin 
Avşar olduğu inancındadır. O’na göre Avşar 
kelimesi eski Türkçe’de “f,v” sesleri olmadı-
ğı için Apşar/Abşar şeklinde söyleniyordu. 
Yunanca’da (c,ç,ş) sesleri olmadığından do-
layı kelime Apsar’a dönüşmüştür. “os” ise 
Yunanca’da tekil ekidir. Böylece Apsaros ke-
limesi gerçekte Avşar kelimesinden başka bir 
şey değildir106. Eskiçağ kaynaklarını inceleyen 
Tellioğlu, Apsarus ırmağının çevresindeki 
bölgenin Asyalı kabilelerin yaşadığı bir yer 
olarak kaydedildiğini belirtmektedir107. Nite-
kim Apsaros civarında Karkın’et, Azgur (Yaz-
gur), Kalarç’et (Kalaç), Paçan’k (Peçenek) gibi 
Türk boylarına ait yer adlarının bulunması108  
çok önemlidir. Esasen Kırzıoğlu’nun iddiası-
nı destekleyen önemli bir bilgi vardır. Kafkas 
dilleri esas alınarak Karadeniz bölgesindeki 
yer isimlerini inceleyen bir çalışmada Rize sa-
hiline eskiden Apsarus (Apsar) ve Apsarunte 

100 Cevdet Türkay; Osmanlı İmparatorluğu’nda Oymak, Aşiret ve Cemaatler, s.221
101 Hala Avşarlar arasında adı ya da lakabı Çerkez olan çok sayıda kişi vardır. Rahmetli dedemin lakabı 
da Deli Çerkez idi.
102 A. Refik Altınay; Anadolu’da Türk Aşiretleri, s.82.
103 Mustafa Keskin; “Kayseri Yöresindeki Aşiretlerin İskânı Hakkında”, KAYTAM I, Kayseri 1997, s.200. 
Muhammet Karakaş; 18. Yy’ın 2. Yarısında Kayseri, Erciyes Ün. Yayınlanmamış doktora tezi, Kayseri 
1998, s.143-146
104 Faruk Sümer; Oğuzlar, s.218
105 Kaşgarlı Mahmut; Divan-ı Lügati’t-Türk, Cilt I, çeviren Besim Atalay, TDK Yayınları, Ankara 1992, 
s.179, 323, 442
106 Fahrettin Kırzıoğlu; “Kars-Anı’da Manuçahr Camisi Ve Minaresi”, TDTD, Sayı 4, Nisan 1987, s.16; 
Fahrettin Kırzıoğlu; Kıpçaklar, TTK, Ankara 1992, s.205. Anadolu’daki yer adlarının kökenini eski Ana-
dolu halklarının dillerine bağlamaya çalışan Bilge Umar, kelimenin kökenini tespit edemediğini söyle-
miştir (Bilge Umar; Karadeniz Kappadokiası, İnkılap yayınevi, İstanbul 2000, s.150).
107 İbrahim Tellioğlu; Osmanlı Hâkimiyetine Kadar Doğu Karadeniz’de Türkler, Serander Yayınları, 
Trabzon 2004, s.37, 38.
108 Fahrettin Kırzıoğlu; Kıpçaklar, s.203-09

TÜRKİYE DIŞINDAKİ ÜLKELERDE AVŞAR VARLIĞI



120

(Apsar yurdu) denildiği, Apsar kelimesinin 
Abhazca’da Avşar demek olduğu belirtilmiş-
tir109. Böylece eski çağlarda Avşarlardan bir 
grubun diğer bazı Türk zümreleriyle birlikte 
ana yurtlarından ayrılarak Gürcistan ve bura-
ya komşu Artvin havalisine gelerek yerleştik-
leri anlaşılıyor.

Bölgede Cevanşirlerin varlığına rastlanı-
yor. Esasen Albanya (Arran/Karabağ) kralları 
olan Cevanşirler, Gürcistan’a da hâkim olmuş-
lardır. Müslüman-Arap orduları Gürcistan’ı 
fethe geldiklerinde (642 yılı) tahtta Prens 
Cevanşir vardı110. Hazar Kağanlığı’nın Kaf-
kaslara akınlar yaptığını, bu akınlar sırasında 
Hazar hakanının, 718 senesini takiben Gürcü 
Kralı Cevanşir’in hemşiresi Suzan ile evlen-
meye talip olduğunu ancak muvafakat ce-
vabı alamayınca savaş çıktığını öğreniyoruz. 
Civanşir, bu saldırılara karşılık vermiş ancak 
yenilerek esir düşmüş ve 7 yıl esaret altında 
kalmıştır111.

Civanşirlerin özellikle Karabağ yöresinde 
yaşadıkları, Gürcistan’da da yakın zamanlara 
kadar varlıklarını sürdürdükleri görülüyor. 
1728 yılında Civanşir Pehlivanlı adını taşı-
yan bir oba, Tiflis’in Baydar nahiyesinde ya-
şamaktaydı. Ayrıca Tiflis’in Demircihasanlı 
kasabasında Karamanlılardan bir bölük bulu-
nuyordu112. Cevdet Türkay, Osmanlı devrinde 
Ahıska yöresinde Alibeyli, İsmailli, Kara Sa-
kallı, Köçekli ve Tecirli oymaklarının varlığı-
nı haber vermektedir113. Ahıska, Türkiye’nin 
Kars ve Ardahan illerine komşu Gürcü top-
raklarıdır.

Gürcistan’da Türklerin çoğunlukla ya-

şadıkları yer, ülkenin güneydoğusunda yer 
alan (Ermenistan, Azerbaycan ve Dağıstan 
ile sınır) Borçalı bölgesidir. Borçalı bölgesine 
güneyden Azerbaycan’ın Karabağ yöresinden 
Karapapaklar gelip yerleşmiştir. Borçalı’ya 
yerleşen Avşarlar işte bu grupla birlikte gel-
mişlerdir ve Karayazı (Marneuli) ilinde ço-
ğunlukla yerleşmişlerdir. 20. Yüzyıl ortalarına 
kadar Tiflis  nüfusunun büyük çoğunluğunu 
Türkler teşkil ediyordu. Hatta merkezdeki 
Şeytanabazar (Şeytan Pazarı) mahallesi tama-
men Türk idi114. Osmanlı Devleti zamanında 
1584 yılında kurulan Loru (Borçalı) Beyler-
beyiliğinin Loru Sancağının 4 nahiyesinden 
biri Gölegiren idi115. Azerbaycan Türkmenle-
rinden olan ve Anadolu’da Danişmendli top-
luluğu arasında yer alan Gölegiren aşiretinin 
beyi 18. Yüzyıl başlarında Avşar oğlu Abdur-
rahman idi116. Borçalı’nın vilayetlerinden biri 
Sarvan adını taşır ki Sarvan, Şahseven Avşar-
larının kollarından biridir. Ayrıca Borçalı’da 
Caferli, Deller, Genceli, İmir, Kasımlı, Kırıklı, 
Kızıl Hacılı, Mahmutlu, Sarı Mehmetli, Sı-
raçlı, Tecir gibi Avşar oba adı taşıyan köyler 
bulunmaktadır. Bu bilgiler bize Avşarlardan 
önemli bir nüfusun bölgede yerleştiğini gös-
teriyor. 

Afganistan
Afganistan’da M.S 50 yılından 18. asrın 

ortalarına kadar Türk hâkimiyetini ve Türk 
devletlerini görüyoruz.  Bunlar sırasıyla Saka 
(İskit), Kuşan, Akhun, Gazneliler, Selçuklular, 
Harezmşahlar, Timur ve Babür imparatorlu-
ğudur. Afganistan’a yerleşen ilk Türk boyu-

109 B.Ömer Büyüka’nın Kafkas Kaynaklarına Göre İlk Yaratışlar, İlk İnsanlık adlı eserinden nakleden 
İbrahim Tellioğlu; Osmanlı Hâkimiyetine Kadar Doğu Karadeniz’de Türkler, s.37.
110 Cemal Anadol; Hazar Yükselirken, Orkun Yayınları, İstanbul 1992, s.66.
111 M. İ. Artamonov; Hazar Tarihi, (Rusçadan çeviren D. Ahsen Batur), Selenge Yayınları, İstanbul 2004, 
s.329
112 Ali Sinan Bilgili; “Azerbaycan Türkmenleri Tarihi”, s.28, 29
113 Cevdet Türkay; Osmanlı İmparatorluğu’nda Oymak, Aşiret ve Cemaatler, s. 88-89, 171, 221, 415, 477, 
601. Burada adı geçen bazı obaların Avşar olduğu hakkında Yusuf Halaçoğlu’nun Aşiretler, Cemaatler, 
Oymaklar adlı eserine müracaat edilebilir.
114 Saygıdeğer hocam Prof. Dr. Mezahir Avşar’ın verdiği bilgi.
115 Fahrettin Kırzıoğlu; Osmanlıların Kafkas Ellerini Fethi, s.353.
116 A. Refik Altınay; Anadolu’da Türk Aşiretleri,  s.131

ADNAN MENDERES KAYA



121

nun Halaçlar olduğu ve bunların 480 yılında 
Akhunlarla bu bölgeye geldiği bilinmekte-
dir117. Uzun süre bölgede varlığını sürdüren 
Halaçlar, Gazneli Devleti’nin egemenliği al-
tına girmiş ve Gazneli ordusunda önemli bir 
yer edinmişlerdi118. Gaznelilerin Hindistan 
fetihlerinde büyük yararlılıklar göstermişler 
ve onlardan bazıları çeşitli iktalar elde ederek 
Hindistan’da yerleşmişlerdir. Halaçlar, Gazne-
lilerden sonra Afganistan’da kurulan Gurlu ve 
Harzemşah devletlerinde önemlerini koru-
dular. Ancak Moğol istilası sırasında bir kıs-
mı İran, Azerbaycan ve Anadolu’ya bir kısmı 
ise Hindistan’a göç etmiştir119. Afganistan’da 
kalan Halaçlar ise zamanla benliklerini kay-
betmiştir120. İran ve Anadolu sahasındaki Ha-
laçların Avşarlara mensup bir topluluk olarak 
kaydedilmesi, tarihi Halaç topluluğunun Av-
şar kökenli olduğunu göstermektedir.

18. asrın ortalarında Nadir Şah Afşar’ın 
ordusunda komutanlık yapmış olan Ahmet 
Şah Dürrani önderliğinde Afganistan devleti 
kuruldu. Bu dönemde hâkimiyet Türklerden 
Peştunlar’a geçmiş ve ülkenin ismi “Afganis-
tan” olarak kabul edilmiştir. Daha önce ülke-
de her bölgenin ayrı ayrı ismi bulunmaktay-
dı. Bugün bu bölgeler Afganistan’ın başlıca 
eyaletleri durumundadır (Kabil, Kandahar, 
Herat, Hazarecat, Sistan, Nuristan, Vahan, 
Bedehşan ve Türkistan).

Afganistan’da Afşar varlığına gelince, Safevi 
hükümdarı I. Abbas (1587-1628), tahta çıktık-
tan sonra Türkmen boyları arasındaki rekabet 
ve devletteki etkinlikleri yüzünden bunları 
denetim altında tutabilmek için Türkmen bey-
lerinin çoğunu öldürterek Türkmenleri toplu 
bulundukları yurtlarından sürüp İran içinde 

dağıtmıştı. Afşarların bir bölümü (Gündüzlü, 
Araşlı, Eberli) ise Horasan taraflarına gön-
derilmişti. Bu gruptan bazıları Kuzey Afga-
nistan’daki Andhoy şehrinde iskân edilmişti. 
Ayrıca 1738 yılında Nadir Şah Afşar’ın ele ge-
çirdiği Kabil’den ayrılırken burada ihtiyat aske-
ri olarak bıraktığı Kızılbaşlar arasında Afşarlar 
bulunmaktaydı. Afganistan’daki Afşar varlığı 
işte bu grupların torunlarından oluşur121. 1813 
yılında Hindistan’da bulunan İngiliz komiser-
liği tarafından bölgedeki aşiretlerin nüfus ve 
etkinlikleri, hangi şehirde kimin hâkim oldu-
ğunun araştırılması için Türkistan’a gönderilen 
Mir İzzetullah, Andhoy şehrinde Rahmetullah 
Han Afşar ve Halefi Yulduz Han’ın hâkim ol-
duğunu bildirmişti ki122 bunlar, I. Abbas’ın 
Andhoy’a gönderdiği Avşarların torunlarıdır.

Afganistan’daki bir diğer Avşar topluluğu 
ise Civanşirlerdir. Nadir Şah’ın ölümünden 
sonra bir bölümü Afganistan’a giden aşiret, 
günümüzde Meşhed, Koçan, Serahs ve Kelat 
bölgelerinde dağınık halde yaşamaktadırlar123.

Afganistan çeşitli etnik grupları barındı-
ran bir ülkedir. Bu etnik grupları uzun yıllar 
bir arada yaşadığı için birbiriyle karışmış, iç 
içe geçmiştir. Bu sebeple Afganistan Türkle-
rinin bir kısmı dillerini kaybederek Darice 
(Farsça) ve Peştunca konuşmaya başlamış-
lardır. Günümüzde Türkçe aleyhine durum 
sürmektedir. Afganistan Türkleri ile ilgili 
ülkemizde yapılan çalışmalarda ülkede ya-
şayan Türk gruplarının isimleri ve nüfusları 
birbirinden farklı yansıtılmaktadır. Bu ülke-
de yaşayan Avşarların nüfusları da tahmini-
dir. Afganistan Avşarları üzerinde yapılan 
dil araştırmalarında onların “Türkî” adını 
verdikleri dillerini unuttukları, 30 yaşın al-

117Mehmet Saray; Dünden Bugüne Afganistan, Boğaziçi yayınları, İstanbul 1981, s.21, 22
118 Erdoğan Merçil; Gazneliler Devleti Tarihi, TTK Yayınları, Ankara 1989, s.5, 9
119 Enver Konukçu; “Halaç”, TDV İslam Ansiklopedisi, Cilt 15, İstanbul 1997, s.229
120 Afganistan’da yaşayan Gılzay/Galcailerin Halaçların bakiyesi olduğu iddiası vardır.
121 Fuat Köprülü; “Avşar”, s.34
122 Zeki Velidi Togan; Bugünkü Türk-İli Türkistan Ve Yakın Tarihi, Enderun yayınları, İstanbul 1981, 
s.206
123 Tufan Gündüz; XVII. ve XVIII. Yüzyıllarda Danişmendli Türkmenleri, Yeditepe Yayınları, İstanbul 
2005, s.94

TÜRKİYE DIŞINDAKİ ÜLKELERDE AVŞAR VARLIĞI



122

tındaki Avşarların Avşar’ca bilmedikleri ifa-
de edilmektedir124. Tacik kültürünün yoğun 
etkisi altında kalan Kızılbaş Avşarların bir 
bölümü Farsça konuşmaktadır. Ancak dille-
rini kaybetmiş olsalar bile Türk olduklarının 
bilincindedirler125.

Necip Abdülhamitoğlu, Afganistan’da 
yaklaşık yarım milyon nüfusa sahip Kızılbaş-
ların, Şii olup Avşar boyuna mensup oldukla-
rını söyler126. A. M. Abbasov ve Yavuz Selim 
de Afganistan’da Şii olan tek Türk boyunun 
Avşar Türklerinden gelen Kızılbaşlar olduğu-
nu ve nüfuslarının 400.000 civarında tahmin 
edildiğini belirtirler127.

Recep Albayrak da yaptığı araştırmada 
Avşarlar hakkında önemli bilgiler vermek-
tedir. Buna göre Avşarlar, Kızılbaş olarak da 
adlandırılmaktadır. Afganistan devletinin 
kurucusu olan Ahmet Şah Dürrani, bir kısım 
Avşarı başkent yaptığı Kandahar’a getirerek 
yerleştirmiştir. Oğlu Timur Şah ise Afşarlara 
yakın durduğu için Peştunlar tarafından se-
vilmemiş, bunu üzerine Timur Şah başkenti 
Kandahar’dan Kabil’e taşımıştır. Bu esnada 
Kandahar’dan 24.000 Afşar’ı Kabil’e aktarmış-
tır. Halen Kabil merkezde Afşar Mıntıkası de-
nilen yerde (Afşar Bala, Afşar Nanchi) 100.000 
Afşar yaşamaktadır. %40’ı Türkçe konuşmak-
ta, %60’ı ise Hazaralaşmıştır. Buranın 2 km. 
ötesinde de Afşar-ı Silo adında bir yer daha 
vardır. Bura halkının ise %50’si Tacik, %30’u 
Özbek ve Peştun, %20’si Hazara’dır ki bu Ha-
zaraların Avşar olması gerekir. Kandahar’da 
kalan Afşarlar ise halen Tophane semtinde 
oturmaktadır ve maalesef Türkçeyi unutmuş-

lardır. Afganistan’da toplamda 450.000 nüfu-
su olan ve nüfus cüzdanlarında “Türk” yazan 
Avşarların ülke genelinde yaşadıkları yerler 
ise şu şekildedir. Kabil 100.000, Kale-i Niyaz 
Bek (Kabil’e 3 km. mesafede) 5.000, Kale-i 
Murad Bek (Kabil’e 3 km. mesafede) 5.000, 
Mezar-ı Şerif 10.000, Herat 40.000, Kandahar 
6.000, Celalabad 1.000128.

Kabil ve Herat arasında bulunan Nahakçi 
ve Tepe (Avşardepe) köyleri de Avşardır. Af-
ganistan Afşarları, yerleşik hayatı seçmiş, ti-
caret ve sanat faaliyetleri ile uğraşmaktadırlar 
ve bütün geleneklerini muhafaza etmektedir-
ler129. Büyük çoğunluğu Kabil’de yaşayan Av-
şarların bir kısmı ise Bamıyan, Mezar-ı Şerif, 
Taş Korgan, Gerat, Gazı, Karabağ, Çahar-De-
hi, Ağca, Şibirgan, Gorband ve Dara-yı Suf ’ta 
yaşamaktadırlar130. Hazaracat bölgesindeki 
Foladi Vadisi’nde de küçük bir Kızılbaş top-
luluğu bulunmaktadır131. Avşarların bir bö-
lümünün Afganistan’da ilk önce Kandahar 
eyaletinde yerleştikleri, sonradan diğer böl-
gelere dağıldıkları söylenmektedir. Kandahar, 
ülkenin güneyinde Pakistan sınırında bulun-
maktadır.

Hindistan
Hindistan’daki Avşar varlığı pek araştırıl-

mış bir konu değildir. Hâlbuki Doğu İran ve 
Afganistan ile sıkı ilişkileri olan, üstelik Türk-
lerin uzun süre hâkimiyeti altında kalmış bir 
coğrafyada en azından İran-Afganistan kay-
naklı bir Avşar nüfusunun var olabileceği dik-
kate alınmalıdır132. Belki günümüzde bunlar 
asimile olmuş olabilirler, ama hiç olmazsa on-

124 L. Ligeti; “Afganistan Avşarlarının Dili Üzerine”, VIII. Türk Dil Kurultayı-Bildiriler 1957, Ankara 
1960, s.57. Fuat Bozkurt; “Kabil Avşar Ağzı”, Türk Dili Araştırmaları Yıllığı-Belleten, Ankara 1978, s.206
125 A. M. Abbasov; “Afganistan Afşarları Üzerine Notlar”, (Çeviren H. Eren), Türk Dili, S.387, Mart 1984; 
Yavuz Selim; Afganistan ve Dostum, ATO Yayınları, Ankara 2004, s.34
126 Necip Abdülhamidoğlu; “Afganistan Türkleri”, TK, Sayı 229, Yıl XX, Mayıs 1982
127 A. M. Abbasov; “Afganistan Afşarları Üzerine Notlar”; Yavuz Selim; Afganistan ve Dostum, s.34.
128 Recep Albayrak; Afganistan Türkleri, Berikan Yayınevi, Ankara 2002
129 Kıyamuddin Rai; “Afganistan Türkleri”, Doğu Türkistan Dergisi, Ağustos 1990, Sayı 22
130 Serdar Atdaev; “Türkmenistan, Yakın ve Ortadoğu Ülkelerinde Avşarlar”, Milli Folklor, Cilt 5, Yıl 10, 
Sayı 38, 1998, s.56
131Yavuz Selim; Afganistan ve Dostum, s.34.
132 Fuat Köprülü, İslam Ansiklopedisine yazdığı Avşar maddesinde Avşarlar hakkında kıymetli bilgiler 

ADNAN MENDERES KAYA



123

ların bu coğrafyadaki izlerini ortaya çıkarmak 
bizim için bir borçtur. Hindistan’dan kastetti-
ğimiz yer, geniş anlamda Keşmir, Pakistan ve 
Bangladeş’i de içine alan Hint coğrafyasıdır.

Hindistan’da varlığını gördüğümüz ilk Av-
şarlar, Halaçlardır. Akhunlar ile Afganistan’a 
gelen Halaçların bir kısmı Gaznelilerin Hint 
seferleri ile bir kısmı Moğol istilası sırasında 
Hindistan’a gelmişlerdi. Halaçlar, Hind coğ-
rafyasında 3 ayrı devlet kurmuşlardı. Nepal ve 
Bhutan devletlerini de içine alan Aşağı Ganj 
ve Brahmaputra nehirleri civarı ile Bengal ve 
Bihar bölgelerinde Leknevti Halaçları (1202-
1227); Sind ve Ganj nehri boyları ile Pencap,  
Malva, Gucarat, Dekken ve Güney Hindistan’da 
Delhi Halaçları (1290-1320); Malva ve çevre-
sinde Malva Halaçları (1436-1531)133. Halaçlar, 
asimile olup günümüze ulaşamamışlardır.

Babür hükümdarı Ekber Şah zamanında 
(1556-1605) İran ve Türkistan coğrafyasından 
Hindistan’a Türk göçü yaşanmıştır. Bu göç-
lerle birlikte Avşarlardan bazı gruplar yöreye 
gelerek Babürlülerin hizmetine girmiştir. Söz-
gelimi Ekber Şah’ın Keşmir’deki bahçelerinin 
yöneticisi olarak Mh. Kuli Afşar adlı birin-
den bahsedilmektedir (Hindistan’da ağaçları 
aşılama geleneğini başlatan kişidir)134. Aslen 
Azerbaycan’dan gelmiş olan Karamanlı aşire-
tinden Zülfikar Han’ın oğlu Esed Han, Babür 
hükümdarı Evrengzib Alemgir’in (1658-1707) 

veziri idi. Esed Han’ın oğlu Zülfikar Han da 
Cihandar Şah’ın (1712-1713) vezirliğini yap-
mıştı135.

Nadir Şah Afşar’ın 1737-39 yılların-
da Hindistan’a sefer düzenleyerek Babür 
Devleti’ni himayesi altına aldığını, Keşmir ve 
Tibet sınırından Sind ırmağına kadar olan bü-
tün Hint topraklarını ülkesine kattığını biliyo-
ruz136. Bu bölgenin önemli bir kısmı günümüz-
de Pakistan sınırları içindedir. Nadir Şah, 1739 
yılı sonlarında Hive hanına gönderdiği mek-
tupta “İran’dan Aden ve Basra’ya kadar olan 
yerler; Cihanabad, Ekberabad ve Delhi’ye ka-
dar Hindistan İmparatorluğu; Bengal’a kadar 
olan topraklar; Keşmir, Sind, Kabil, Kandahar, 
Belh, Bedehşan, Kunduz, Buhara, Semerkand 
ve Fergana eyaletini kendime tabi kıldım” de-
mektedir137. Nadir Şah, Cevanşir Avşarından 
Emir Han Yağlavend’i Keşmir hâkimi yap-
mıştır. Nadir Şah’ın ölümünden sonra Emir 
Han, Keşmir’i 26 yıl bağımsız idare etmiştir 
(1747-1773). Ancak Afganistan devleti sulta-
nı Timur Han’a yenilerek boyun eğmiştir138. 
Günümüzde Keşmir’de özellikle Muzaffera-
bad şehri ve çevresinde (Azad Keşmir) yöre 
halkının Türk bölgesi dediği köylerde Türkler 
yaşamaktadır. Bölge Türkleri adlarının so-
nunda Türk unvanını kullanmaktadır. 

Nadir Şah’ın ölümünden sonra Afganistan’ 
da bir devlet kuran Ahmet Şah Dürrani, Hin-

verir. Fakat bir yerde [XIX. asır başında meşhur bir şark seyyahı (Zeynel Abidin Şirvani), Avşarların muh-
telif oymaklara ayrılmış büyük bir Türkmen şubesi olduğunu ve Anadolu’dakilerin Sünni olup, 30.000 hane 
kadar bulunduğunu söyledikten sonra Azerbaycan, Fars, Irak, Kirman, Horasan, Huzistan, Irak-ı Arap 
havalisinde, Şia-i İmamiye mezhebine mensup 200.000 çadır halkı, “Tabaristan, Zabulistan, Kabil, Keşmir, 
Hindistan ve Turan’da 100.000 çadır halkı” Avşar bulunduğunu kaydediyorsa da bunun mübalağalı bulun-
duğu ve tırnak içine aldığımız kısmın da tamamiyle uydurma olduğu meydandadır] şeklinde bir izahatta 
bulunur. Ancak tırnak içindeki bölgelerde (Tabaristan, Zabulistan, Kabil, Keşmir, Hindistan ve Turan’da) 
Avşar varlığına ilişkin bilgilerin ortaya çıkmasından sonra seyyahın verdiği bilgilerin abartılı olduğu 
söylenebilirse de tamamen uydurma olmadığı anlaşılmaktadır.
133 Enver Konukçu; “Halaciler”, TDV İslam Ansiklopedisi, Cilt 15, İstanbul 1997, s.227, 228
134 H.Hilal Çağlayan; Ekber Şah Döneminde Hindistan (1542-1605), Ankara Üniversitesi, Sosyal Bi-
limler Enstitüsü, Tarih (Genel Türk Tarihi) Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Ankara 2005, s.178. Bu 
kişinin Keşmir valisi Muhammed Kuli Han olması muhtemeldir.
135 Yusuf Hikmet Bayur; Hindistan Tarihi, Cilt II, TTK yayınları, Ankara 1987, s.318, 331, 332
136 Yusuf Hikmet Bayur; Hindistan Tarihi, Cilt III, s.1-33
137 Mehmet Alpargu, Bilal Çelik; “Nadir Şah’ın Batı Türkistan Seferi Ve Sonuçları”, Gazi Üniversitesi, Gazi 
Eğitim Fakültesi Dergisi, c: 29, Prof. Dr. Reşat GENÇ Özel Sayı-I, Temmuz 2009,  s.519
138 E.Ç.Ferecov; “Cavanşir Eli”, Soy Dergisi, Bakı 2004, s.31

TÜRKİYE DIŞINDAKİ ÜLKELERDE AVŞAR VARLIĞI



124

distan üzerine doğru genişleme siyaseti izle-
miştir. Ahmet Şah’ın ordusunda Kızılbaşlara 
büyük yer verdiği biliniyor139. Ahmet Şah gibi 
oğlunun da Kızılbaş diye anılan Avşarlara ya-
kın durduğundan yukarıda bahsetmiştik. Bu 
Kızılbaş Avşarlardan bazılarının Hint coğraf-
yasında yerleştiği tahmin edilebilir. Nitekim 
Pakistan’da az da olsa Kızılbaşlar yaşamakta-
dır. Afganistan’daki tek Kızılbaş topluluğunun 
Avşarlar olduğu dikkate alınırsa bu Kızılbaş-
ların en azından bir bölümünün Avşar soyun-
dan geldiği söylenebilir. Ayrıca Dekken böl-
gesinde bir Avşar varlığı göze çarpmaktadır.

Halaçların hâkimiyetinden uzun süre 
sonra Bengal ve Bihar çevresinde Avşar 
hâkimiyetine tekrar rastlanmaktadır. Ekber 
Şah zamanında İran-Afganistan sahasından 
yapılan göçlerle başlayan Nadir Şah’ın fetihle-
ri sonrası devam ederek oluşan Hindistan’da-
ki Avşar varlığının esas merkezi Dekken’in 
Kandeş bölgesidir. Bengal civarında görülen 
Avşarlar, bu civardan gelmişlerdir. Yörede 
görülen Avşarların ilki 1727-39 yılları ara-
sında Bengal valiliği yapan Şücaüddin Mu-
hammed Han idi140. Dekken’in Burhanpur 
kenti doğumlu olan Şücaüddin Muhammed 
Han’dan sonra yerine oğlu Serefraz Han 
(1739-1740) geçti. Ancak başarısız bir yöne-
tici olan Serefraz Han, Aliverdi Han tarafın-
dan ortadan kaldırılmıştır. Bengal, Bihar ve 
Orissa bölgelerinin valisi olan Aliverdi Han 
da (Mirza Muhammed Ali), Dekken doğum-
lu olup Avşar boyuna mensuptu. Onun dö-
nemine Bengal tarihinde Avşar Hanedanlığı 
denilmektedir141. Aliverdi Han142, vali olarak 

atandığı Bengal ve Bihar bölgelerinde bağım-
sız bir idare kurmuş, Orissa bölgesini de ele 
geçirmişti. Hâkimiyeti 1740-1756 yılları ara-
sındadır. Ölümünden sonra yerine torunu 
(kızının oğlu) Siracüddevle geçmiş ancak bu 
kişi bir yıl sonra iktidardan düşerek egemen-
lik başka bir hanedana geçmiştir143. Bengal, 
Bangladeş devleti ile Hindistan’ın Batı Ben-
gal eyaletini içine alan bölgedir. Hindistan’ın 
Assam eyaleti de geçmişte Bengal bölgesi 
içinde gösterilmiştir. Bengal’in kuzeybatı-
sında Bihar, güneybatısında Orissa yer alır 
ki her ikisi de Hindistan’ın eyaletidir. Görül-
düğü gibi Avşarların bölgedeki valiliği 30 yıl 
sürmüştür. Avşarların bölgedeki merkezleri 
Batı Bengal’de bulunan Mürşidabad şehri idi. 
Bölge Avşarlarının İran ve Afganistan’dakiler 
gibi Kızılbaş oldukları anlaşılıyor. Bu devirde 
Bengal ve Bihar’da bir Avşar varlığının oluştu-
ğu söylenebilir. Avşarlar, ilerleyen zamanlarda 
etkinliklerini devam ettirmişlerdir. Sözgelimi 
Bihar’ın Patna şehrinde doğan asker, yazar ve 
işadamı Muhammed Deen, Avşar idi144. Gü-
nümüzde özellikle Bihar ve çevresinde adı ya 
da soyadı Avşar olan şahıslara rastlanmakta-
dır.

Türkmenistan
Afganistan’daki Türklerle aynı boy teş-

kilatına sahip olan Türkmenistan Türkleri 
arasında da Avşarların bulunması gerekir. 
Esasen Şah İsmail, Şah Abbas ve Nadir Şah 
devirlerinde Horasan bölgesine iskân edilen 
Avşarların bir kısmının sonradan çizilen sı-
nırlar dolayısıyla Türkmenistan’da kaldığını 

139 Yusuf Hikmet Bayur; Hindistan Tarihi, Cilt III, s.99-115
140 John R. McLane; Land and Local Kingship in Eighteenth-Century Bengal, Cambridge University 
Press, 1993, p.42; G. R. Gleig; Life of Warren Hastings, By G. B. Malleson,  London 1894, p.19; http://
www.banglapedia.org/httpdocs/HT/T_0245.HTM; http://www.royalark.net/India4/murshid2.htm
141 http://en.wikipedia.org/wiki/Alivardi_Khan; http://en.wikipedia.org/wiki/Nawab_of_Bengal; http://
www.banglapedia.org/httpdocs/HT/A_0197.HTM; http://www.royalark.net/India4/murshid3.htm; 
http://www.royalark.net/India4/murshid4.htm; http://murshidabad.net/history/history-topic-alivardi-
khan.htm;
142 Gerçekte adı Allahverdi’dir. Ancak yabancı eserlerde adı, Alahverdi/Aliverdi şekline dönüşmüştür.
143 Yusuf Hikmet Bayur; Hindistan Tarihi, Cilt III, s.37-44. İlginçtir, Bayur’un eserinde Şücaüddin Mu-
hammed Han, Serefraz Han ve Aliverdi Han’ın Avşar olduğuna dair herhangi bir bilgi yoktur.
144 http://www.indianmuslims.info/book/export/html/12

ADNAN MENDERES KAYA



125

biliyoruz. Nitekim Türkmenistan’daki Türk-
lere ait boy tasniflerinde hem Avşar adına 
hem de Avşar obalarından bazılarının adları-
na rastlamaktayız. 18. Yüzyıl tarihçilerinden 
olup Türkmenistan’daki tarihi olayları kaleme 
alan Muhammed Kazım, Avşarların Köse 
Ahmetli ve Kırklı adında iki kola ayrıldıkla-
rını yazmaktaydı145. Bu ayrımın Horasan’daki 
Avşarlara ait olduğunu eldeki bilgilerimizden 
anlamaktayız. Anlaşıldığı kadarıyla Türkmen 
boyları arasında bulunan Kırık adlı obalar, 
Nadir Şah Afşar’ın mensup olduğu Kırklı/
Kırıklı obasının bakiyeleridir. Dolayısıyla 
Horasan’a yerleştirilen Avşarların bir kısmı 
günümüzde Türkmenistan’da varlığını sür-
dürmektedir.

Ataniyazov’un Türkmenistan’ın boy dağılımı 
üzerine yapmış olduğu çalışmada Avşarlardan 
bahsedilmektedir. Avşarlar, Türkmenistan’da 
“Avşar” adıyla Ersarı, Göklen, Esgi ve Mür-
çeli boyları arasında görülmektedir. Ayrıca 
Gızılarbat’ta bir derenin adı Avşar, Kerki dolay-
larında bir obanın adı da Ovşarlık’dır146. Burada 
dikkati çeken Mürçeli boyudur. Çünkü Mürçeli 
boyunun 2 uruğundan biri Avşar adını taşır. 
Avşar uruğunun alt obaları ise Dabaşı, Köpek, 
Begmammet, Lecin, Boyakçı, Arbap, Hıvalı, 
Garadali, Capbak, Boklı ve Geçili’dir. Bunun 
yanında diğer boylar arasında da bir hayli Av-
şar oba adı taşıyan gruplar vardır ki şunlardır: 
Arabacı boyu arasında Kızıl ve Deliler; Bayat 
boyu arasında Köpek; Garkın boyu arasında 
Arıklar ve Bekiş; Göklen boyu arasında Deli, 
Kızıl, Köse, Gırık, Gökçe, Ovşar (Avşar), Er-
kekli, Kekeç ve Köpekler; Yemreli boyu ara-
sında Sarılar, Cüneytli, Köseler, Kekeçler ve 
Köpek; Mukrı boyu arasında Köpek; Olam 
boyu arasında Kızıl, Köse, Dokuz ve Toklu; 
Hatap boyu arasında Köseler ve Gırık; Mü-

cevür boyu arasında İslamlı, Ereş (Araşlı) ve 
İsahacılı; Karadaşlı boyu arasında Cüneytli ve 
Kızıl; Pamuk boyu arasında Keçeler; Anevli 
boyu arasında Sarılar; Düyeci boyu arasında 
Sarıca; Hıdırili boyu arasında Köseler; Şıh 
boyu arasında İslamlı; Nohurlu boyu arasın-
da Köse; Alili boyu arasında Sarıca, Deli, Ge-
çili, Demirci ve Gasımlı; Sarık boyu arasında 
Kocalı, Kızıl, Sarıca, Deli ve Şatır; Sakar boyu 
arasında Deli, Kızıllı ve Gökçe; Çarçöv Salır-
ları arasında Kıraçlı, Tirkiş (Terkeş), Obalı, 
Köpekli ve Deliler; Teke boyu arasında Gök-
çe, Deli ve Erkek; Yomut boyu arasında Kızıl, 
Arık, Cüneytli, Arallı, Köpekçi, Köseler, Gök-
çe, Deliler ve Gırık; Ersarı boyu arasında Ge-
çili, Köpekli, Gökçeler, İslamlı, Deliler, Eşekli, 
Arallı, Çunker, Çolaklı, Kızıllı, Arık, İlyaslı, 
Sarılı, Sarıca, Kırıklı ve Köseler147.

Özbekistan
Avşarlar, Özbekistan’da Hazarasp ilinde 

yaşamaktadırlar148. Hazerasp iline bağlı Av-
şar adlı bir köy vardır. 1992 yılında Bursa’da 
karşılaştığım ve bu köyden olan bir Özbek 
öğrenci, Avşar adını yabancı zannettikleri 
için bu ismin değiştirilmesini arzuladıkları-
nı ve bu amaçla yetkili mercilere başvurmayı 
düşündüklerini anlatmıştı. Bizim ülkemizde 
de birçok eski Türk hatıraları taşıyan köy ad-
larının bilinçsizce değiştirildiğini söyleyerek, 
memleketine döndüğünde köylülerine ismin 
nereden geldiğini anlatmasını ve bu ismi mu-
hafaza etmelerini uyarmıştım. Umarım de-
ğiştirilmemiştir.

Özbekistan’daki bir diğer Avşar grubu 
Kırklılardır. Nadir Şah’ın mensup olduğu Kırk-
lı oymağından bazı bölüklerin Özbekistan’ın 
Karakalpakistan bölgesine gittiği anlaşılıyor. 
Çünkü burada Kırık-Karaklı adıyla bir aşiret 

145 Serdar Atdaev; “Türkmenistan, Yakın ve Ortadoğu Ülkelerinde Avşarlar”, s.56
146 Soltanşa Ataniyazov; “Türkmen Boylarının Geçmişi, Yayılışı, Bugünkü Durumu ve Geleceği”, Bilig 
Dergisi, Sayı 10, 1999, s.7
147 Soltanşa Ataniyazov; “Türkmen Boylarının Geçmişi, Yayılışı, Bugünkü Durumu ve Geleceği”, s.16-28. 
Burada adı geçen bazı obaların Avşar olduğu hakkında Yusuf Halaçoğlu’nun Aşiretler, Cemaatler, Oy-
maklar adlı eserine müracaat edilebilir.
148 Serdar Atdaev; “Türkmenistan, Yakın ve Ortadoğu Ülkelerinde Avşarlar”, s.56

TÜRKİYE DIŞINDAKİ ÜLKELERDE AVŞAR VARLIĞI



126

yaşamaktaydı149. Karakalpak Kıtaylarının 12 
uruğundan biri de Kırık’tır150. 18. Yüzyılda 
yaşamış olan Türkmenistanlı tarihçi Muham-
med Kazım, Avşarların Köse Ahmetli ve Ka-
raklı (Kırıklı) diye ikiye ayrıldığını yazmıştır. 
İranlı tarihçi Mehdi Han Esterabadi de “Ka-
raklı topluluğu Türkmen-Avşar’dır” demekte-
dir151. Bu da gösteriyor ki bölgedeki Kırıklı ve 
Karaklı topluluğu, Kırklı Avşarının bakiyesi-
dir.

Diğer taraftan Kazakistan’ın Kiçi Cüz top-
luluğu içinde (Sirderya’nın güneyi, Aral Gölü 
çevresi ve Hazar çukurluğu civarı ki burası 
Karakalpak bölgesine sınırdır) Kara Sakal 
adında bir oymak bulunmaktadır. Bu oyma-
ğın alt kolları arasında Avşarlar arasında da 
görülen Çungara ve Çavdar obaları vardır152. 
Osmanlı coğrafyasında görülen Kara Sakal 
topluluğu, Avşar’dır153.

Balkanlar
Balkanlara yerleştirilen Türkler arasında 

da önemli miktarda Afşar bulunmaktadır. 
Bunlar, Karaman-Oğulları’nın yıkılması ile 
oraya göçürülen Karamanlılar ile Osmanlı 
hâkimiyeti devrinde gerek iskân gerek sürgün 
yoluyla Balkanlara gönderilen Avşar obaları-
nın bakiyeleridir. Bunlar arasında son iskâna 
tabi olan Avşarlardan da bir miktar bulunu-
yor. Bursa’da yapmış olduğum çalışmalarda 
Balkan göçmenlerinin büyük bir kısmı aslen 
Karamanlı olduklarını ve bununla övündük-
lerini söylemişlerdi. Hatta az sayıda olsa da 
Avşar olduklarını aile geleneği olarak hatırla-
yanlar da vardı154.

Çoğunluğu Bulgaristan ve Yunanistan’da 

olmak üzere Balkan ülkelerinde yaşayan 
Türklerin boy dağılımı hakkında elimizde 
yeterli bilgi yoktur. Osmanlı kayıtlarında böl-
geye gönderilen Türkler Naldöken, Tanrıdağı 
(Karagöz), Selanik, Ofçabolu, Vize, Konyar-
lar, Kocacık gibi isimlerle anılmaktadır ki155 
bu adlandırmalara bakarak boy tasnifi yap-
mak mümkün değildir. Fakat Evlad-ı Fatihan 
hakkında tutulan kayıtlarda az da olsa bazı 
oymak ve obaların adları yazılmıştır. Diğer ta-
raftan Cevdet Türkay’ın araştırmasından yola 
çıkarak Türk oymak ve obalarının yerleşim 
yerleri hakkında bir netice elde etmekteyiz. 
Bu bilgilerden hareketle Avşarların yerleştik-
leri yerler ülkeler bazında aşağıda verilmiştir 
(parantez içindekiler yerleşim yerleridir):

Bulgaristan
Akyazılı (Silistre, Ahyolu), Ali Güranlı 

(Rumeli genel), Ayazlı (Razgrad), Aydın-
lı (Tatarpazarı, Zağra-i Eskihisar), Azizli 
(Varna), Bahrili (Akça Kızanlık), Bahşayışlı 
(Razgrad), Balabanlı (Yeni Zağra, Karinabad, 
Razgrad, Filibe), Başı Karalı (Tatarpazarı), 
Beylikli (Tırnova), Cihanşahlı (Zağra), Ça-
vuşlu (Şumnu), Çilli (Divaneorman), Çulhalı 
(Şumnu), Davutlu (Filibe, Eğridere), Demir-
ci (Varna), Dokuzlu/Bişanlı (Rumeli genel), 
Germiyanlı (Silistre), Gölegir/Köleli (Zağra, 
Yenice Zağra, Akça Kızanlık), Habilli (Filibe, 
Tatarpazarı), Hacı Bedirli (Sofya), Haydarlı 
(Niğbolu, Razgrad), Herikli (Rumeli genel), 
Hocalı (Kırcali), İbrahimli (Uzuncaabat), İl-
yaslı (Osmanpazarı), İncili (Rumeli genel), 
Kalaycı (Razgrad), Kara Hasanlı (Niğbolu, 
Razgrad, Kozluca), Kara Kasım (Tatarpaza-

149 L. N. Nezina/A. V. Superanskaya; Türk Onomastikası – Bütün Türk Halkları, Selenge Yayınları, İstan-
bul 2009, s.321, 350
150 Şenel Çalışkan; Karakalpakların Etnografik Tarihi, Pamukkale Ün., SBE Halk Bilimi Yüksek Lisans 
Tezi, Denizli 2001, s.23
151 Serdar Atdaev; “Türkmenistan, Yakın ve Ortadoğu Ülkelerinde Avşarlar”, s.56
152 Zeki Velidi Togan; Bugünkü Türkili Türkistan ve Yakın Tarihi, s.40
153 Yusuf Halaçoğlu; Anadolu’da Aşiret, Cemaat, Oymaklar, Cilt III, s.1243.
154 Memiş Kurtuluş (1941 Şumnu-Ortaköy doğumlu), Ahmet Yılmaz Kurtuluş (1974 Tokat-Turhal do-
ğumlu), Recep Ferhatoğlu (1963 Gümülcine-Yassıköy doğumlu)
155 M. Tayyip Gökbilgin; Rumeli’de Yürükler, Tatarlar ve Evlad-ı Fatihan, İstanbul 1957, s.9-12, 55-82

ADNAN MENDERES KAYA



127

rı), Kara Mürselli (Tatarpazarı), Kara Yakuplu 
(Razgrad, Balçık), Karalı (Silistre), Karaman-
lı (Rumeli genel), Karlıoğlu/Demirci (Fili-
be, Razgrad, Tatarpazarı), Keçili (Razgrad), 
Kesten (Şumnu), Kızıllı (Razgrad), Koyunlu 
(Çirmen), Köpekli (Prevadi), Köse Ahmetli 
(Razgrad), Köseli (Filibe, Razgrad), Kurdcu 
(Filibe), Küçüklü (Rumeli genel), Kürden-
küre (Zağra), Küşne (Rumeli genel), Kütüklü 
(Razgrad, Uzuncaabat), Mahmutlu (Filibe), 
Mansurlu (Razgrad), Musacalı (Uzuncaabat), 
Musalı (Tırnova), Muslu (Akça Kızanlık), 
Mürsel Fakih (Çırpan), Nadirli (Aydos), Nas-
reddinli (Varna), Oğuzhanlı (Filibe), Okçular 
(Çirmen, Filibe, Akça Kızanlık, Razgrad, Tır-
nova), Oruç Gazili (Prevadi), Oruçlu (Tatar-
pazarı, Yeni Zağra), Öksüzlü (Hasköy), Paşalı 
(Razgrad), Pusatlı (Çirmen), Sadıklı (Osman-
pazarı), Sait (Tatarpazarı), Salmanlı (Kırcali, 
Çirmen), Sarı Kürklü (Varna, Tırnova), Sa-
rıklı (Filibe), Sarıveli (Ruskasrı), Saruhanbey-
li (Filibe, Tatarpazarı), Saruhanlı (Sultanyeri, 
Akça Kızanlık, Yenice-i Kızılağaç), Sofular 
(Tatarpazarı, Akça Kızanlık, Şumnu), Solaklı 
(Şumnu), Söbüceler (Osmanpazarı), Sungur-
lu (Karinabad),  Sülü Beğli (Aydos), Şükürlü 
(Filibe), Taşkın (Şumnu), Terzili (Yanbolu, 
Karinabad), Tur Ali Hacılı (Razgrad), Umur-
lu (Şumnu), Yahyalı (Kırcali, Filibe), Yağmur-
lu (Tatarpazarı), Yenibeğli (Filibe, Yenice-i 
Kızılağaç)156.

Yunanistan
Evlad-ı Fatihan hakkında tutulan kayıtlar-

da özellikle Selanik yöresinde birçok obanın 
yerleştiği görülüyor. Avşar oba adı taşıyanlar 
şunlardır: Çiğdemli, Çepelli, Bedirli, Hacı 
Bayramlı, Köleli, Şuayıplı, Sarıcalı, Osmanlı, 
Avanlı, Sığırlı, Davutlu, Adalı, Çulhalı, Bah-
şayışlı, Demirli, Sofulu157.

Cevdet Türkay ise şu cemaatlerin adlarını 
kaydetmiştir: Ada (Gümülcine, Yenice-i Ka-
rasu), Ali Güranlı (Rumeli genel), Azizli (Di-
metoka), Balabanlı (Yenişehir, Drama), Can-
bazlı (Dimetoka), Cihanşahlı (Serez, Yenice-i 
Karasu), Çakallı (Gümülcine), Çavuşlu (Toy-
ran), Çulhalı (Dimetoka), Davutlu (Avrethi-
sarı, Yenice-i Karasu), Dedeli (Toyran, Cu-
mapazarı), Develiler (Horpeşte), Dokuzlu/
Bişanlı (Rumeli genel), Göçerli (Yenişehir), 
Gökçeoba (Toyran), Gölegir/Köleli (Serez, 
Yenice-i Karasu, Dimetoka, Yenişehir), Halaçlı 
(Dimetoka), Hamzaca (Monopolya), Haydar-
lı (Eğribucak, Cumapazarı), Herikli (Rumeli 
genel), Hocalı (Timurhisar), İbrahimli (Gü-
mülcine), İmanlı (Timurhisar), İncili (Rume-
li genel), İsalı (Gümülcine, Selanik), İslamlı 
(Serfice), Kalaycı (Dimetoka), Kara Hasanlı 
(Selanik), Kara Mürselli (Toyran), Karalı (Tır-
hala), Karamanlı (Rumeli genel), Karlıoğlu/
Demirci (Dimetoka, Gümülcine), Kaya Beyli 
(Toyran), Keçili (Yenice-i Karasu, Çarşamba), 
Kızıllı (Çağlayık, Gümülcine, Dimetoka, Ka-
vala, Selanik), Köpekli (Meğri), Köseli (Flo-
rine, Gümülcine), Kurdcu (Yenice-i Karasu), 
Kutluca (Misistre), Küçüklü (Rumeli genel), 
Kürdenküre (Serez, Yenice-i Karasu), Küşne 
(Rumeli genel), Kütüklü (Dimetoka), Mah-
mutlu (Dimetoka, Timurhisar), Maksutlu 
(Selanik), Melekli (Gümülcine), Musa Fakihli 
(Yenice-i Karasu), Musanlı (Yenice-i Karasu, 
Gümülcine), Okçular (Yenice-i Karasu, Ser-
fice), Osmanlı (Gümülcine), Öksüzlü (Dime-
toka), Ömerli (Yenişehir, Timurhisar), Paşa-
lı (Selanik, Yenişehir, Dimetoka), Salmanlı 
(Selanik), Saruhanlı (Gümülcine, Serfice), 
Sindelli (Eğribucak, Cumapazarı, Gümülci-
ne, Ferecik), Sofular (Gümülcine, Dimetoka, 
Dedeağaç), Söylemezli (Gümülcine), Sungur-
lu (Toyran), Şehitli (Ferecik), Taşlıoğlu (Gü-

156 Oymakların yerleşim yerleri için Cevdet Türkay’ın Osmanlı İmparatorluğu’nda Oymak, Aşiret ve Ce-
maatler adlı eserinin ilgili başlıklarına bakınız. Bu ve sonraki dipnotlarla gösterilen oymak ve obaların 
Avşar boyuna mensubiyetleri hakkında Yusuf Halaçoğlu’nun Anadolu’da Aşiret, Cemaat, Oymaklar adlı 
eserine müracaat edilebilir. Halaçoğlu’nun eserinde yer almayan bazı toplulukların Avşarlığı konusunda 
yukarıda yeri geldiğinde bilgi verilmişti.
157 M. Tayyip Gökbilgin; Rumeli’de Yürükler, Tatarlar ve Evlad-ı Fatihan, s.263, 264

TÜRKİYE DIŞINDAKİ ÜLKELERDE AVŞAR VARLIĞI



128

mülcine), Timurlu (Dimetoka), Tur Ali Hacılı 
(Grebene, Toyran), Umurlu (Alasonya), Yah-
yalı (Ezdin)158.

Ayrıca Balkan ülkelerinden Makedonya’da 
Ustrumca’da Çilli ve Göçerli, İştip’te Kö-
pekli, Radovişte’de Köseli ve Sarı Kürklü; 
Romanya’da Babadağı’nda Karamanlı, Ham-
zaca ve Karalı; Ukrayna’da Kili ve Akkerman 
yöresinde Cihanşahlı, Civanşir, Deliler, Gö-
legir/Köleli, Kürdenküre, Kürt Mihmatlı ve 
Salmanlı cemaatleri yerleşmiştir159. Balkan-
lardaki diğer Türk kültür coğrafyasında da 
Avşarların olduğu tahmin ediliyor. Çünkü 
Balkanlara iskân edilen Türklerin önemli bir 
kısmı Avşarlardan meydan gelmiştir. Osman-
lı arşiv belgelerine göre Balkanlarda Türkler 
konusunda Yusuf Halaçoğlu hocamızın yap-
makta olduğu araştırma yayınlandığında Bal-
kanlardaki Avşar varlığı daha detaylı ortaya 
çıkacaktır. 

Sonuç
Avşarlar, sadece nüfus ve etkinlikleri bakı-

mından değil aynı zamanda yayıldıkları coğ-
rafya açısından da Türklüğün önemli boyla-
rından biridir. Türklük bilinci kuvvetli olan 
Avşarlar, yaşadıkları bütün coğrafyalarda (çe-
şitli sebeplerle boy adını ve şuurunu kaybeden 
kısımları bir yana bırakılırsa) boy şuurunu 
unutmayıp Avşar adını halen kullanmakta-
dırlar. Avşarların başka ülkelerdeki nüfus ve 
etkinlikleri henüz tam anlamıyla ortaya çıka-
rılmış değildir. Özellikle bu çalışmada tespit 
edildiği gibi Hindistan (özellikle Bengal) sa-
hasındaki faaliyetleri Avşarların siyasi etkin-
likleri bakımından önemli bir örnek teşkil 
etmektedir. Avşar boyu hakkında yapılacak 
detaylı çalışmalar ve bu ülkelerdeki Avşarla-
rın birbirleriyle irtibata geçmeleri, Avşarlar 
temelinde bu ülkelerdeki Türklüğün ortaya 
çıkarılması bakımından önem arz etmektedir. 
Görüldüğü gibi Avşarlar, günümüzde sadece 
Türkiye Cumhuriyeti’nin değil, dünya Türk-
lüğünün de Türklük dokusunu meydana geti-
rerek varlıklarını sürdürmektedir. 

158 Oymakların yerleşim yerleri için Cevdet Türkay’ın Osmanlı İmparatorluğu’nda Oymak, Aşiret ve 
Cemaatler adlı eserinin ilgili başlıklarına bakınız.
159 Oymakların yerleşim yerleri için Cevdet Türkay’ın Osmanlı İmparatorluğu’nda Oymak, Aşiret ve 
Cemaatler adlı eserinin ilgili başlıklarına bakınız.

ADNAN MENDERES KAYA



129

Kaynakça
Abbasov, A. M.; “Afganistan Afşarları Üzeri-

ne Notlar”, (Çeviren H. Eren), Türk Dili, S.387, 
Mart 1984

Abdülhamidoğlu, Necip; “Afganistan Türkle-
ri”, Türk Kültürü, Sayı 229, Yıl XX, Mayıs 1982

Aksüt, Hamza; Aleviler, Yurt Kitap-Yayın, 
Ankara 2012

Albayrak, Recep; Afganistan Türkleri, Beri-
kan Yayınevi, Ankara 2002

Alpargu, Mehmet/Çelik, Bilal; “Nadir Şah’ın 
Batı Türkistan Seferi Ve Sonuçları”, Gazi Üniver-
sitesi, Gazi Eğitim Fakültesi Dergisi, c: 29, Prof. 
Dr. Reşat GENÇ Özel Sayı-I, Temmuz 2009

Altınay, A. Refik; Anadolu’da Türk Aşiretleri, 
Enderun Yayınları, İstanbul 1989

Anadol, Cemal; Hazar Yükselirken, Orkun 
Yayınları, İstanbul 1992

Artamonov, M. İ.; Hazar Tarihi, (Rusçadan 
çeviren D. Ahsen Batur), Selenge Yayınları, İs-
tanbul 2004

Aşurbeyli, Sara; Bakı Şeherinin Tarihi, Avra-
siya Press, Bakı 2006

Ataniyazov, Soltanşa; “Türkmen Boylarının 
Geçmişi, Yayılışı, Bugünkü Durumu ve Gelece-
ği”, Bilig Dergisi, Sayı 10, 1999

Atdaev, Serdar; “Türkmenistan, Yakın ve Or-
tadoğu Ülkelerinde Avşarlar”, Milli Folklor, Cilt 
5, Yıl 10, Sayı 38, 1998

Batur, D. Ahsen; Kürdoloji Yalanları, Selenge 
Yayınları, İstanbul 2011

Baykara, Hüseyin; Azerbaycan İstiklal Müca-
delesi Tarihi, Azerbaycan Halk Yayınları, İstan-
bul 1975

Bayur, Yusuf Hikmet; Hindistan Tarihi, Cilt 
II-III, TTK yayınları, Ankara 1987

Beratlı, Nazım; Kıbrıslı Türklerin Kökenleri 
Ve Kıbrıs’ta Bektaşilik, Kalkedon Yayıncılık, İs-
tanbul 2008

Bilgili, Ali Sinan; “Azerbaycan Türkmenleri 
Tarihi”, Türkler Ansiklopedisi, Cilt 10, Yeni Tür-
kiye Yayınları, Ankara 2002

Bozkurt, Fuat; “Kabil Avşar Ağzı”, Türk Dili 
Araştırmaları Yıllığı-Belleten, Ankara 1978

Bütün Yönleriyle Besni; (Redaktör Halit Er-

tuğrul), Besni 1987
Caferoğlu, Ahmet; Türk Kavimleri, Enderun 

Kitabevi, İstanbul 1988
Çağlayan, H. Hilal; Ekber Şah Döneminde 

Hindistan (1542-1605), Ankara Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Tarih (Genel Türk Ta-
rihi) Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Ankara 
2005

Çakar, Enver; 17. Yüzyılda Haleb Eyaleti ve 
Türkmenleri, Fırat Ün. Yayınları, Elazığ 2006

Çakar, Enver; XVI. Yüzyılda Haleb Sancağı 
(1516–1566), Fırat Ün., Elazığ 2003

Çalışkan, Şenel; Karakalpakların Etnografik 
Tarihi, Pamukkale Ün., SBE Halk Bilimi Yüksek 
Lisans Tezi, Denizli 2001

Çay, Abdulhaluk; Her Yönüyle Kürt Dosyası, 
Turan Kültür Vakfı, İstanbul 1994

Çelikdemir, Murat; Osmanlı Döneminde 
Aşiretlerin Rakka’ya İskanı, Fırat Ün., SBE Tarih 
Doktora Tezi, Elazığ 2001

Çingizoğlu, Enver/Avşar, Aydın; Avşarlar, 
Şuşa Neşriyat, Bakı 2008

Doerfer, Gerhard; “Halaçça Orta İran’da Ar-
kaik Bir Türk Dili”, Çeviren Semih Tezcan, Belle-
ten, Cilt XXXIV, Sayı 133

Ergin, Muharrem; Dede Korkut Kitabı, Cilt I, 
TDK yayınları, Ankara 1989

Evliya Çelebi Seyahatnamesi; Cilt 1-2, 9-10, 
Üçdal Yayınları, İstanbul 1985

Ferecov, E.Ç.; “Cavanşir Eli”, Soy Dergisi, 
Bakı 2004

Gleig, G. R.; Life of Warren Hastings, By G. B. 
Malleson,  London 1894

Gökalp, Ziya; Kürt Aşiretleri Hakkında Sos-
yolojik Tetkikler, Sosyal Yayınları, İstanbul 1992

Gökbilgin, M. Tayyip; Rumeli’de Yürükler, 
Tatarlar ve Evlad-ı Fatihan, İstanbul 1957

Gumilev, Lev; Hazar Çevresinde Bin Yıl, Çe-
viren D. Ahsen Batur, Birleşik Yayıncılık, İstan-
bul 2000

Gündüz, Tufan; XVII. ve XVIII. Yüzyıllarda 
Danişmendli Türkmenleri, Yeditepe Yayınları, 
İstanbul 2005

Halaçoğlu, Yusuf; “Kıbrıs’ın Alınmasından 
Sonra Ada’ya Yapılan İskânlar ve Kıbrıs Türkle-

TÜRKİYE DIŞINDAKİ ÜLKELERDE AVŞAR VARLIĞI



130

rinin Menşei”, Rauf Denktaş’a Armağan, Ankara 
2000

Halaçoğlu, Yusuf; “Tahrir Defterlerine Göre 
16. Yy’ın İlk Yarısında Sis Sancağı”, İÜEFTD, Sayı 
32 Mart, İstanbul 1979

Halaçoğlu, Yusuf; Anadolu’da Aşiret, Cema-
at, Oymaklar, Cilt I-VI, TTK yayınları, Ankara 
2009

Halaçoğlu, Yusuf; XVIII. Yüzyılda Osmanlı 
İmparatorluğu’nun İskân Siyaseti ve Aşiretlerin 
Yerleştirilmesi, TTK Yayınları, Ankara 1991

http://balabanasireti.tr.gg/Hagop-Sahbaz-ve-
-g-Kizilba%26%23351%3B-K.ue.rtler-g-.htm

http://en.wikipedia.org/wiki/Alivardi_Khan; 
http://en.wikipedia.org/wiki/Nawab_of_

Bengal; 
http://murshidabad.net/history/history-

topic-alivardi-khan.htm;
ht tp : / / w w w. 1 9 1 5 c lub. c om / me d i a .

php?id=790
http://www.antigazete.com/telafer-asiretle-

ri_haberi_4039.html. 
http://www.banglapedia.org/httpdocs/

HT/A_0197.HTM; 
http://www.banglapedia.org/httpdocs/

HT/T_0245.HTM; 
http://www.edebiyatciturk.com/sadun-kop-

rulu/turkmen-aile-oymaklari-boylari-kollari.
html. 

http://www.gunaskam.com/tr/index.
php?option=com_content&task=view&id=60&
Itemid=41

http://www.indianmuslims.info/book/ex-
port/html/12

http://www.royalark.net/India4/murshid2.
htm

http://www.royalark.net/India4/murshid3.
htm; 

http://www.royalark.net/India4/murshid4.
htm; 

Karakaş, Muhammet; 18. Yy’ın 2. Yarısında 
Kayseri, Erciyes Ün. Yayınlanmamış doktora 
tezi, Kayseri 1998

Kaşgarlı Mahmut; Divan-ı Lügati’t-Türk, Cilt 
I, çeviren Besim Atalay, TDK Yayınları, Ankara 

1992
Keskin, Mustafa; “Kayseri Yöresindeki Aşi-

retlerin İskânı Hakkında”, KAYTAM I, Kayseri 
1997 

Kırzıoğlu, Fahrettin; “Aran (Gence-
Karabağ)’da Yiğirmidörtlü ile Otuzikilü Adlı 
Ulusların Oymakları ve Kür-Aras Kürtlerinin 
Menşei”, VI. TT Kongresi, Ankara 20-26 Ekim 
1961, Ankara 1967

Kırzıoğlu, Fahrettin; “Avşarlu İle Dulkadırlı 
Türkmanlarının Köroğlu Oymakları”, Türk Kül-
türü, Yıl 6, Sayı 66, Nisan 1968

Kırzıoğlu, Fahrettin; “İravan/Revan Türkle-
ri”, Türk Kültürü Dergisi, Sayı 11, Ankara Eylül 
1963

Kırzıoğlu, Fahrettin; “Kars-Anı’da Manuçahr 
Camisi Ve Minaresi”, Türk Dünyası Tarih Dergi-
si, Sayı 4, Nisan 1987

Kırzıoğlu, Fahrettin; Albanlar Tarihi Üzerine 
(XI. TTK Bildiriler Kitabından Ayrıbasım), Tür-
kiye-Azerbaycan Dostluk Derneği, Ankara 1994

Kırzıoğlu, Fahrettin; Anı Şehri Tarihi, Anka-
ra 1982

Kırzıoğlu, Fahrettin; Dede Korkut Oğuz Na-
meleri, İstanbul 1952

Kırzıoğlu, Fahrettin; Kıpçaklar, TTK yayınla-
rı, Ankara 1992

Kırzıoğlu, Fahrettin; Kür-Aras-Aran Kürt-
leri, 6. Türk Tarih Kongresi Bildirilerinden Ayrı 
Basım, 1966

Kırzıoğlu, Fahrettin; Kürtlerin Türklüğü, 
Ankara 1968

Kırzıoğlu, Fahrettin; Osmanlıların Kafkas El-
lerini Fethi (1520-66), TTK, Ankara 1993

Konukçu, Enver; “Halaciler”, TDV İslam An-
siklopedisi, Cilt 15, İstanbul 1997

Konukçu, Enver; “Halaç”, TDV İslam Ansik-
lopedisi, Cilt 15, İstanbul 1997

Kopraman, Kazım Y.; Mısır Memlukleri Ta-
rihi, Kültür Bak., Ankara 1989

Köprülü, Fuat; “Artukoğulları”, İslam Ansik-
lopedisi, Cilt I, İstanbul 1978

Köprülü, Fuat; “Avşar”, İslam Ansiklopedisi, 
Cilt II, İstanbul 1979

Laziboğlu, Halid; “İran’da Ne Kadar Türk 

ADNAN MENDERES KAYA



131

Vardır, Nerelerde Otururlar”, Türk Kültürü, Ma-
yıs – Ağustos 1980, Sayı 211-14

Levendoğlu, Mehmet Fuat; Küresinliler Ör-
neğinde Kültürel Kimlik (Küresinliler’in Sos-
yo-Kültürel Yapısı), Ankara Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Antropoloji (Sosyal Antro-
poloji) Anabilim Dalı Yayınlanmamış Yüksek 
Lisans Tezi, Ankara 2006

Ligeti, L.; “Afganistan Avşarlarının Dili Üze-
rine”, VIII. Türk Dil Kurultayı-Bildiriler 1957, 
Ankara 1960

McLane, John R.; Land and Local Kingship 
in Eighteenth-Century Bengal, Cambridge Uni-
versity Press, 1993

Mehmet; “Doğu Anadolu’da Hristiyanlık”, 
Karadeniz Araştırmaları, Cilt 5, Sayı 17, Bahar 
2008

Merçil, Erdoğan; Gazneliler Devleti Tarihi, 
TTK Yayınları, Ankara 1989

Nakip, Mahir; Kerkük Türk Halk Musikisi-
nin Tasnif Ve Tahlili, Kültür Bakanlığı, Ankara 
1991

Nezina, L. N./ Superanskaya, A. V.; Türk 
Onomastikası – Bütün Türk Halkları, Selenge 
Yayınları, İstanbul 2009

Orhonlu, Cengiz; “Osmanlı Türklerinin Kıb-
rıs Adasına Yerleşmesi (1570–1580), Milletle-
rarası Birinci Kıbrıs Tetkikleri Kongresi (14–19 
Nisan 1969), Türk Heyeti Tebliğleri, Türk Kül-
türünü Araştırma Enstitüsü Yayınları, Ankara, 
1971

Orhonlu, Cengiz; Osmanlı İmparatorluğun-
da Aşiretlerin İskânı, Eren Yayıncılık, İstanbul 
1987

Osmanlı Devleti İle Azerbaycan Hanlıkları 
Arasındaki Münasebetler; Başbakanlık Arşivleri 
Yayını, Ankara 1992

Ölmez, Mehmet; “Halaçlar ve Halaçça”, Çağ-
daş Türk Dili, Sayı 84, Şubat 1995

Özgüdenli, Osman; “Osmanlı İranı I: Batı 
İran Ve Azerbaycan Tarihi Hakkında Osman-
lı Tahrir Kayıtları: Coğrafi Ve İdari Taksimat”, 
Ankara Üniversitesi, DTCF, Tarih Araştırmaları 
Dergisi, Cilt 22, Sayı 34

Özmenli, Mehmet Saray; Dünden Bugüne 

Afganistan, Boğaziçi yayınları, İstanbul 1981
Özmenli, Mehmet; Kars Şüregel’de Yerleşen 

Topluluklar, Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Dergisi, 2009, 13 (1)

Öztuna, Yılmaz; Büyük Türkiye Tarihi, Cilt 
II, Ötüken Yayınları, İstanbul 1983

Rai, Kıyamuddin; “Afganistan Türkleri”, 
Doğu Türkistan Dergisi, Ağustos 1990, Sayı 22

Saatçi, Suphi; Tarihi Gelişim İçinde Irak’ta 
Türk Varlığı, İstanbul 1996

Sarısaman, Sadık; “I.Dünya Savaşında İran 
Avşarları ve Türkiye”, Türkler Ansiklopedisi,  Cilt 
13, Yeni Türkiye yayınları, Ankara 2002

Selim, Yavuz; Afganistan ve Dostum, ATO 
Yayınları, Ankara 2004

Sevinç, Necdet; ”Gaziantep’te Yer Ad-
ları Ve Türk Boyları, Türk Aşiretleri, Türk 
Oymakları”,Türk Dünyası Araştırmaları Dergisi, 
Ekim 1983

Sümer, Faruk, “Avşar”, TDV İslam Ansiklo-
pedisi, Cilt IV, İstanbul 1991

Sümer, Faruk, Oğuzlar, Türk Dünyası Araş-
tırmaları Vakfı, İstanbul 1992

Sümer, Faruk; “Ağaç-Eriler”, TDV İslam An-
siklopedisi, Cilt I, İstanbul 1988

Sümer, Faruk; “Avşarlar”, Türk Dünyası Tarih 
Dergisi, Şubat 1988, Sayı 62

Sümer, Faruk; “Ramazan Oğullarına Dair 
Yeni Bilgiler”, Türk Dünyası Tarih Dergisi, Sayı 
33, Aralık 1984

Sümer, Faruk; Karakoyunlular, TTK yayınla-
rı, İstanbul 1982

Sümer, Faruk; Safevi Devletinin Kuruluş ve 
Gelişmesinde Anadolulu Türklerin Rolü, TTK 
yayınları, Ankara 1992

Şahin, İlhan; “XVI. Asırda Halep Türkmen-
leri”, İstanbul Ün. Tarih Enstitüsü Dergisi, Sayı 
12, İstanbul 1982

Şeref Han; Şerefname, Ant Yayınları, İstan-
bul 1971

Tapper, Richard; İran Sınır Boylarında Göçe-
beler, çeviren F.Dilek Özdemir, İmge yayınları, 
Ankara 2004

Tatar, Özcan; XVIII. Yüzyılın İlk Yarısında 
Çukurova’da Aşiretlerin Eşkıyalık Olayları ve 

TÜRKİYE DIŞINDAKİ ÜLKELERDE AVŞAR VARLIĞI



132
Aşiret İskânı (1691-1750), Fırat Ünv. SBE, Yayın-
lanmamış Doktora Tezi, Elazığ 2005

Tellioğlu, İbrahim; Osmanlı Hâkimiyetine 
Kadar Doğu Karadeniz’de Türkler, Serander Ya-
yınları, Trabzon 2004

Terzibaşı, Ata; Kerkük Hoyratları Ve Manile-
ri, Ötüken yayınları, İstanbul 1975

Togan, Zeki Velidi; “Azerbaycan”, İslam An-
siklopedisi, Cilt II, İstanbul 1979

Togan, Zeki Velidi; Bugünkü Türk-İli Türkis-
tan Ve Yakın Tarihi, Enderun yayınları, İstanbul 
1981

Togan, Zeki Velidi; Umumi Türk Tarihine 
Giriş, Enderun Yayınları, İstanbul 1981

Tuncer, Orhan Cezmi; Anadolu Kümbetle-
ri-1 (Selçuklu Dönemi), Ankara 1986

Turan, Osman; Selçuklular Zamanında Tür-

kiye, Boğaziçi yayınları, İstanbul 1994
Türkay, Cevdet; Osmanlı İmparatorluğu’nda 

Oymak, Aşiret ve Cemaatler, İşaret Yayınları, İs-
tanbul 2001

Umar, Bilge; Karadeniz Kappadokiası, İnkı-
lap yayınevi, İstanbul 2000

Uras, Esat; Tarihte Ermeniler ve Ermeni Me-
selesi, Belge Yayınları, İstanbul 1987

Uzun, Enver; “İran Avşarları”, Türkler Ansik-
lopedisi, Cilt 20, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara 
2002

Ünal, Tahsin; “Yunus Emre’nin Sosyal ve 
Kültürel Çevresi”, Türk Kültürü, Sayı 286, Şubat 
1987

Yalman (Yalkın), Ali Rıza; Cenupta Türkmen 
Oymakları, Cilt I, Hazırlayan Sabahat Emir, Kül-
tür Bakanlığı, Ankara 1977

ADNAN MENDERES KAYA



Pehlevi Rejimi Döneminde Güney 
Azerbaycan’da Folklor Derleme ve Yayım

Faaliyetleriyle Varlık Dergisini Rolü

    Meryem Sabri*

Şah rejimi döneminde Güney Azerbaycan’da sözlü halk sanatı eserlerini toplama 
ve yayınlama çalışmaları oldukça zordu. Bu dönemde İran okullarında eğitim yalnız 
Farsça yapılmaktaydı. Pehlevi rejimi döneminde Azerbaycan folkloruna dair sadece 
on kadar kitap yayınlanmıştır. Bu kitapların ekseriyeti de Farsça idi. Ancak Tahran’da 
Azerbaycan dilinde yayınlanan “Varlıg” dergisi bir istisna olarak, Azerbaycan folklo-
runun İrandaki tetkiki konusunda önemli role sahiptir. Dergi, sınırlı imkânlar içinde 
özellikle Nevruz ve Nevruz bayramı ile ilgili yayımladığı makalelerle, Nevruzla ilgili 
tarihi, etnografik ve teorik-felsefi bütün yönlerini ortaya koymuştur. 

Anahtar Kelimeler
 Pehlevi rejimi,  “Varlıg” dergisi, Folklor

Şah rejimi döneminde Güney Azerbay-
can’ da sözlü halk sanatı eserlerini toplama 
ve yayınlatma alanında durum son derece 
ağırdı. Bu dönemde İran okullarında eğitim 
yalnız Farsça yapılmaktaydı. Hatta topluma 
açık yerlerde Azerbaycan dilinde konuşmak 
olmazdı. Pehlevilerin hakimiyette olduğu 
dönem boyunca Azerbaycan folkloruna dair 
yalnız 10 kadar kitap yayınlanmıştı. Bu kitap-
ların ekseriyeti de Farsça idi. Makaleye bu so-
runlar yansımıştır.

Tahran’da Azerbaycan dilinde yayınlanan 
“Varlıg” dergisinde Nevruz Bayramı ile ilgili 
birkaç makale yayınlanmıştır. Yapılan araş-
tırmalar söz konusu makalelerin Nevruz’un 
neredeyse tüm yönlerini-tarihi, etnografik 
ve teorik-felsefi yönlerini kapsadığını göster-
mektedir.

Bu makaleler bir birini tamamlayarak 
okurda Nevruz’la ilgili ayrıtnlı tasavvur oluş-
turmakla birlikte, söz konusu bayramın araş-
tırılması açısından da son derece değerlidirler. 

*Azerbaycan Milli Bilimler Akademisi Folklor Enstitüsü Doktora Öğrencisi.



134
Tahran’da Azerbaycan dilinde yayınla-

nan “Varlıg” dergisi, Azerbaycan folklorunun 
İran’da tebliği ve tetkiki konusunda önemli role 
sahiptir. Bu makalede derginin folklor alanın-
daki faaliyeti lirik janrlar üzere yayınlanmış 
eserlere göre araştırılmaktadır. Burada Cevat 
Heyet, Muhammed Ferzane, Mirhidayet Hisa-
ri ve Babek Danşur gibi görkemli folklor bilim-
cilerin makaleleri incelenmiştir. 

Pehlevi Rejimi Döneminde Güney 
Azerbaycan’da Folklorun Toplanma 
ve Yayınlanma Durumu
Bilindiği gibi 1828 yılında Azerbaycan’ın 

Rusya ile İran arasında paylaşılmasından son-
ra Kuzey ve Güney Azerbaycan her alanda tam 
olarak farklı bir gelişim yolu katetmiştir. Bu 
dönemlerde Güney Azerbaycan halkının hak-
ları, hükümet tarafından daima ayaklar altına 
alındığından, halkın sabır kasesi taşmış ve peş 
peşe milli-bağımsızlık harekatları yaşanmıştır. 
Şöyle ki, 1906-1911 yıllarında Meşruta Devri-
mi, 1920 yılında Hıyabani Harekatı, 1945 yı-
lında 21 Azer Harekatı ve son olarak ise 1978-
1979 yıllarında İslam Devrimi yaşanmıştır. 

Ülkeyi İran’da yaşayan halkların hapisha-
nesine dönüştüren ve İngiliz-Amerikan em-
peryalistlerin el öğrencisi olan Rza han ve 
onun oğlu, bir gün İngiliz emperyalistlerin 
stratejik çıkarlarını korumakla “tek temerküz 
hükümeti” ve bir gün Amerikan emperyalist-
lerinin talimatı ile “ak devrim” adı altında ağır 
despotizm ortamında, halkları ana dillerin-
den, etnik-psikolojik varlıklarından, gelenek-
görenek ve inançlarından ayırmaya, onları 
tek tip giyinmeye, tek tip konuşmaya, tek tüp 
düşünmeye ve kendi tarihi-milli köklerinden 
uzaklaşarak, sömürgecilerin getirdikleri “ar-
mağanlara” alıştırmaya çalışıyorlardı.

Azerbaycan dilinin, edebiyatının, basını-
nın ve kısaca-Azerbaycan milli-kültürel var-
lığının yasaklandığı yıllarda, bu milli varlığın 
en geniş ve kitlesel alanı sayılan halk sanatı 
ürünlerinin toplanma, araştırma ve yayını bir 
tarafa, anadil, halk varlığı, halk edebiyatı ve 

halk inançları gibi kelimeleri dile getirmek 
bile affedilmez suç kabul edilmekteydi.

Halka yalnız ana dilinde okuma ve yaz-
mayı değil, hatta konuşmayı bile yasaklayan, 
milli kültürünü yansıtmaya çalışan Pehlevi 
rejimi ve onun ırkçı-faşist temsilcileri, hiçbir 
durumda ve hiçbir zaman halkın milli-mane-
vi duygu ve düşüncelerinden süzüp gelen, on-
ların tarihi-milli kahramanlıklarını, kültürel-
bedii varlıklarını ve manevi dünyalarını ken-
disinde yaşatan halk edebiyatının toplanması 
ve yayınlanmasına fırsat vermek istemezlerdi. 
(Ferzane 1996: 37)

Güney Azerbaycan’da hüküm sürmüş Peh-
levi rejimini makalesinde tam şekilde canlan-
dırmayı başaran görkemli alim M. E. Ferzane, 
dönemin zorluklarını ve yasaklarını ortaya 
koymaya çalışarak kaydetmektedir ki, Azer-
baycan dilinde hiçbir şekilde kitap ve basının 
yayınına imkan vermemek, yeri geldikte de 
bu dilde yayınlanan kitapları ortadan kaldır-
mak veya toplayıp yakmak, ırkçı uydurmalara 
el atmakla Azerbaycan diline hakaret etmek, 
bu dili burada yaşayan halkın ana ve etnik dili 
gibi değil de, tam tersi sonradan gelme “göçe-
belerin ve çobanların” dili gibi kaleme vererek 
birtakım “alim” ve “araştırmacı” adı taşıyan 
kimselerin kalemi ile yazılan bazı kitaplarda 
Azerbaycan’a uydurma tarih düzenlemek ve 
Azerbaycan dilini kuralsız bir lehçe olarak 
isimlendirerek, utanıp sıkılmadan bu işi yarım 
yüzyıl (Pehlevi rejiminin kuruluşundan itiba-
ren İran İslam Devriminin galip geldiği güne 
kadar) devam ettirmeye, halk aleyhine yapılan 
açık bir asimilasyondan başkan nasıl bir isim 
vermek mümkündür? (Ferzane 1996: 38)

Daha sonra M. E. Ferzane makalesinde, bu 
asimilasyon politikası ile ilgili Azerbaycan’da 
hükümet tarafında yürütülen işlerden sayısız 
örnekler getirmenin mümkünlüğünden bahse-
derek kaydetmektedir ki, konu ile ilgili bir örnek 
olarak yıllarca Azerbaycan’da eğitim müdürü 
görevinde bulunmuş Doktor Muhsini tarafın-
dan, Tebriz’de Azerbaycan dilinde tiyatronun 
yasaklandığından bahseden “Tarihi-Ferheng 
Azerbaycan’da” kitabından örnek sunuyoruz:

MERYEM SABRİ



135
“Aşırı nasyonalist ruh haliyle 1332-1334 

yıllarında Azerbaycan eğitim müdürlüğü tara-
fından yayınlanmış bu iki ciltlik eserin birinci 
cildinde Doktor Ahmet Muhsini’nin Azerbay-
can eğitimine yaptığı “hizmetlerden” bahse-
derken aşağıdaki sözleri kaydedilmiştir:

“Doktor Muhsini ahlaki gösteriler alanına 
da dikkat yetirmekteydi. O tiyatro ve oyun-
cular için özel kurul oluşturmuştu. Özellikle 
gösterilerin Farsça olmasına önem veriyordu. 
Çünkü söz konusu tarihe kadar gösterilerin 
ekseriyeti Türkçe yerel lehçeler ile yapılırdı.”

Bu sözlerin devamı olarak kitabın ikin-
ci cildinde Azerbaycan’da tiyatronun duru-
mundan bahsederken Doktor Muhsini’nin bu 
“büyük” hizmetine rağmen, gösterilerin ge-
lişmesine değil, tam tersi gerilemesine işaret 
edilmektedir:

“Bu sıralar (yeni gösterilerin Doktor Muh-
sini tarafından yasaklanıp Farsça yapıldığı za-
man) gösteriler zorunlu olarak Farsça yapılı-
yordu. Bu işin zorluğu, oyuncuların Farsçayı 
iyi konuşamamasında idi ve bu yüzden de 
başarılı olamıyorlardı.”

Bu sözlerden sonra Azerbaycan tiyatrosu-
nun ünlü oyuncularından sayılan Mirze Ba-
ğır Hacızade’nin hatırasını anmamız yerinde 
olurdu. Bu hatıralar günümüze kadar hala 
toplanarak yayınlanmamış ve ezberlerde mu-
hafaza edilmektedir.

Hacızade şöyle diyordu:
“1307 yılında Tebriz’de sahne tekrar kurul-

duktan sonra biz bir takım gösterileri sahnele-
dik. Biz bu sahnelerde komedi gösterileri ile bir-
likte dram eserlerini de oynuyorduk. Gösteriler 
son derece ilgi ile karşılanıyor ve bunlardan ba-
zıları aylarca devam ediyordu. Bir gün sahnede 
hatırladığım kadarıyla Hüseyn Cavid’in “Şeyh 
Senan” eserini temrin ediyorduk. Temrin sır-
sında oyuncuların dışında hiç kimsenin salo-
na girmesine izin verilmiyordu. Fakat o gün 
gözünde gözlük ve eli asalı bir adam salonda 
oturmuştu. Biz yönetmenden bu şahsın kim ol-
duğunu sorduğumuzda o şöyle dedi: 

“Bu bey eğitim müdürlüğü teftiş şubesinin 
müdürüdür. Gösteriyi denetlemeye gelmişler. 

O sıralar gösteriler denetlenmezdi”. Bu yüz-
den de biz şaşırdık. Temrin bittikten sonra 
Gulamhüseynhan bey maarif (teftiş müdürü 
böyle isimlendiriliyormuş) hiçbir söz söyle-
meden kalkıp gitti.

Bu olaydan birkaç gün sonra bir gün tüm 
oyuncuların Hazret Ecel eğitim müdürünün 
huzuruna varmaları gerektiği haber verildi. 

Biz hep birlikte belirlenmiş günde eğitim 
müdürlüğüne gittik. Hazret Ecel görüş saatini 
bizzat kendisi tayin etmesine rağmen, bizi bir 
saat bekletti ve sonra da aynı Ağaye Gulam-
hüseynhan maarifin talimatıyla “teşrif ” ger-
çekleşti. Bir süre de müdüriyette ,ayakta bek-
ledikten sonra “Hazret Ecel” daha doğru ifade 
ile umursamaz bir şekilde müdürlüğümüzün 
arkasından kalkıp ileri geldi ve bizleri tek tek 
baştan ayağa süzdükten sonra, “beyler, sizleri 
neden çağırdığımı biliyor musunuz? Hemen 
şunu söyleyeyim ki bu günden itibaren Türk-
çe tiyatro yasaktır. Eğer tiyatro yapmak iste-
seniz, mutlaka Farsça olması gerekir…”, dedi. 
(Ferzane 1996: 39-40) 

Alirıza Sarrafi, “İran Türklerinin Dili ve 
Folkloru” başlıklı makalesinde, İran’da konu-
şulan dillerin çeşitliliği, İran Türklerinin coğ-
rafi olarak yerleşmesi, halk edebiyatı hazinesi 
ve folklorunun toplanıp yayınlanmasındaki 
zorluklar gibi sorunlardan bahsetmiştir. Ya-
zar, İran Türklerinin çok zengin bir folklor 
hazinesine sahip olduğundan bahsederek, 
ortaçağdan başlayarak 20. yüzyılın başlarına 
kadar Azerbaycan Türkçesinde kaleme alın-
mış halk edebiyatı kaynaklarının ekseriyetinin 
İran Türklerine ait olduğunu kaydetmektedir. 
Makalede aynı şekilde folklorun toplanıp ya-
yınlanmasındaki zorluklardan bahsedilmiştir. 
Bunlardan bazılarını aşağıda sunmak isterdik:

1. Farslaşma süreci devam etmekteydi. Bir 
köyün dili Türkçeden Farsçaya dönüşürken, 
yalnız dil değil aynı zamanda buna bağlı olan 
halk edebiyatı da mahvolur. Bildiğimiz gibi, 
dilini değiştiren halk, edebiyatını yeni sahip 
olduğu dile çeviremez. Öyleyse Türkçe “Atalar 
sözü” ve “Bayatılar” Farsçaya çevrilerek yaşa-
mamakta, yerini sadece Farsça “darb-ı mesel” 

FOLKLOR DERLEME VE YAYIM FAALİYETLERİYLE VARLIK DERGİSİNİN ROLÜ



136

ve “Dübeytiler” almakta, böylece uzun asırlar 
bize yadigar kalan halk edebiyatımız tamamen 
ortadan kalkmaktadır.

2. Radyo ve televizyonda Türkçe bir cüm-
le bile konuşulmamakta, yerel radyo-tele-
vizyonlarda yalnız mahalli haberler Türkçe 
takdim edilmektedir. Burada konuşulan dili 
ise Türkçe isimlendirmek doğru olmaz. Daha 
çok yeni Fars kelimeleri ile dolu bir Türkçedir. 

3. Anadili, edebiyatı ve folkloru ile ilgi-
lenen Türkler, sınırlamalarla karşılaşmakta, 
kendileri geçmişte “komünist” günümüzde 
ise “Türkçü” adı ile damgalanmaktadırlar. 

4. Türkçeyi öğreten hiçbir resmi kurumun 
kurulmasına elverişli ortam bulunmuyor ve 
genel olarak devletin resmi görevi Farsçayı 
İran’da yaymaktır. 

5. İran’da yalnız Türkçe değil hatta Farsça 
için de halk edebiyatı üzerinde hiçbir akade-
mik araştırma yapılmamıştır.

6. İran’da Türkçe kitapların yayınlanmasın-
dan sorumlu hiçbir kurum bulunmamaktadır. 
Kitapların yayınını maliyeleştiren ve yayınla-
yanların ekseriyeti kitapların yazarlarıdır. 

7. İran’da uzun bir süre, yani İslam Dev-
rimine kadar (1978 yılının sonuna kadar) 
genelde Türkçe kitap yayınlatmak yasaktı. 
O sıralarda var olan az sayıda kitap, devlet 
adamlarının gözünden uzak basılıp yayılırdı.

53 yıl Pehlevi döneminde folklorumuza 
ait yalnız 26 kitap yayınlanmıştır. Bunların da 
yalnız sekiz tanesi Türkçe, geride kalanları ise 
Farsçadır. (yahut genel olarak Farsçadır) (Sar-
rafi 1999: 67-68)

Makalelerden de görüldüğü gibi İran’da 
uzun süre hüküm sürmüş Pehlevi yöneti-
mi, Azerbaycanlıları Farslaştırma politikası 
sonucunda, halkı milli-manevi gelişimden 
mahrum bırakarak, kültürel hayatın tüm 
alanlarında gelişim yollarını kapatma siyaseti 
izlemiştir. Bu politika sonucunda Azerbaycan 
halkı uzun süre dil, edebiyat, kültür, tiyatro ve 
diğer alanlarda büyük sıkıntılar ve yasaklar-
la yüzleşerek, önemli mahrumiyetlere maruz 
kalmıştır. İşte böyle bir dönemde halkın sesi-

ne ses veren “Varlıg” dergisinin yayınlanması, 
büyük okur kitlesinin ilgisine neden olmuş-
tur. Bu yüzen de derginin faaliyete geçtiği net 
sosyo-politik ortam, edebi-kültürel muhit, 
kapsamlı şekilde araştırılmadan, “Varlıg”ın 
büyük tarihi önemini, genel olarak Azerbay-
can ve Güney Azerbaycan medeniyeti tari-
hindeki konumunu, olduğu gibi değerlendir-
mek imkansızdır. (Memmedova 2000: 14)

Pehlevi rejimine karşı yapılan devrim ha-
rekatının nedenleri farklı şekillerde açıklan-
maktadır. Fakat devrimin başlamasının temel 
nedenini, hiç şüphesiz 1925-1979 yılları ara-
sında Pehlevi şahlık rejiminin izlediği politi-
kada, özellikle 1947-1978 yıllarında İran’da 
hakim olmuş ideolojide aramak gerekir. Mil-
liyetçilik, monarşi ve Farsçılığa dayanan Peh-
levizm ideolojisine göre şahın şahsiyeti ilahi-
leştirilmekte, monarşi sistemi “müstesna top-
lum” gibi kaleme verilir, ülkede yaşayan farklı 
millet ve halkların, sınıf ve tabakaların varlığı 
inkar edilir, Fars olmayan halkların mevcut 
sisteme karşı yönelttikleri milli bağımsızlık ta-
lepleri önlenirdi. .(Memmedova 2000: 15-16)

Pehlevi rejimi dönemindeki zor durum-
dan, derginin kurucusu Cevat Heyet de bah-
setmiştir. Doktor Cevat Heyet, “Varlıg” der-
gisinin 20 yaşı münasebetiyle kaleme aldığı 
makalesinde şöyle diyor: 

““Varlıg”ın yayını İran İslam Devrimi’nin 
galibiyeti, şah rejiminin yıkılması ve sonun-
da yeni anayasamızın İran’daki tüm halklara 
anadilde basın ve yayın hakkını vermesi saye-
sinde mümkün olmuştur. Çünkü şah rejimin-
de Farsçadan başka dilde, o cümleden Türk-
çe gazete ve dergi yayınlatmak hiçbir şekilde 
mümkün değildi.” (Heyet 1998: 3)

Güney Azerbaycan tarihinden birçok 
araştırmacı ve tarihçi bahsetmiştir. Onlar 
söz konusu dönemi tam şekilde analiz ede-
rek, çeşitli araştırmalar ortaya koymuşlar. 
Dönemin Güney Azerbaycan’ı ile ilgili daha 
kapsamlı bilgi elde etmek için bu makale-
lerden bazılarını gözden geçirmek isterdik. 
Bu makalelerden biri de S. Z. Bayramzade’ye 

MERYEM SABRİ



137

aittir. Yazarın bildirdiğine göre Pehlevi şah-
lık rejimi zamanında (1925-1979) özellikle 
1947-1978 yıllarında İran’da hakim ideoloji-
nin temelini milliyetçilik, monarşi, İslam ve 
antikomünizm oluşturmuştur. 60’lı yıllardan 
itibaren gittikçe artan ve ifrata varacak kadar 
katılaştırılan bu ideolojiye göre şahın şahsi-
yeti ilahileştirilir, monarşi rejimi “müstesna 
toplum” gibi kaleme verilir, ülkede yaşayan 
farklı millet ve halkların, sınıf ve tabakaların, 
sınıfsal çatışmaların mevcutluğu inkar edilir, 
Fars olmayan halkların mevcut sisteme karşı 
yönelttikleri milli özgürlük talepleri önlenir-
di. (Bayramzade 1991: 46-67) 

Şunu da kaydetmemiz gerekir ki İran’ın 
hakim çevreleri ve onların ideologları, Fars-
laştırma politikasını gerçekleştirirken, halkın 
büyük çoğunluğunun cahil olduğu ülkede, 
kısa sürede Fars dili temelinde genel zorunlu 
eğitimin hayata geçirileceğini ve eğitim-öğre-
tim sürecinde milliyetinden, sınıfsal mensu-
biyetinden asılı olmayarak kolayca Fars ırkçı-
lığı ruhunda yeni neslin eğitileceğini zanne-
diyorlardı. Onlara göre bu yeni nesil, mevcut 
monarşi sisteminin “sağlamlaştırılması ve 
ebedileştirilmesi” işine hizmet edecektir. 
(Bayramzade 1991: 46-47)

Daha önce de bahsettiğimiz gibi İran’ın 
hakim çevrelerinin talimatı ile kültürün, bi-
lim, edebiyat ve sanat gibi alanları da Fars 
ırkçılığı ruhunda yeni neslin eğitimi ve hazır-
lanması işine hizmet ediyordu. Kültürün bu 
alanlarında Fars olmayan halklara (en fazla 
Azerbaycanlılara) kendi anadillerinde aydın 
ve demokratik, hatta mürteci muhtevalı eser-
ler bile ortaya koymaya fırsat verilmiyordu. 
(Bayramzade 1991: 47)

S. Z. Bayramzade, dönemin eğitim işleri 
ile ilgili de bilgi vermiş, ortaokul ve yükseköğ-
retim kurumlarının durumunu araştırmış, 
zorluklardan bahsetmiştir. Bayramzade’nin 
kaydettiğine göre, çoğunluğu köylerde yaşa-
yan cahil halk arasında Farsçayı yaymak ve 
asimilasyon politikasını hayata geçirmek, son 
derece zor işti. Genel olarak 1947-1978 yıl-

larında Azerbaycan’da orta ve özellikle yük-
sek öğretim çok yavaş gelişiyordu. Denebilir 
ki söz konusu yıllarda Azerbaycan’ın yegane 
yüksek öğretim kurumu ve bilim merkezi 
Tebriz Üniversitesi idi ve şaha göre bu kurum, 
İran milliyetçiliğinin “güvenli desteğine” dö-
nüşmeli idi. (Bayramzade 1991: 48-55)

İran devriminden sonraki durum ise Ş. E. 
Tağıyeva tarafından araştırılmıştır. Tağıye-
va bu araştırmanın sonucunda, “1978-1979 
yıllarındaki İran devriminden sonra Güney 
Azerbaycan’da milli haklar uğrunda mücade-
le” başlıklı makalesini kaleme almıştır. Dev-
rimden sonra farklı millet ve milli gruplar-
Kürtler, Azerbaycanlılar, Araplar, Türkmenler 
ve diğerleri, 1979 yılının baharından itibaren 
İslam rehberliği karşısında milli taleplerini 
seslendirmekle birlikte, İran devleti dahilinde 
milli özerklik uğrunda mücadeleye başladılar. 
Güney Azerbaycan’da defalarca farklı karak-
terli harekatlar yaşandı. İran’da milli uyanış 
ve milli hakların talebi meselesi gelişerek en 
keskin sosyal soruna dönüştü. Bu konuyla 
ilgili kapsamlı olarak bahseden yazarın kay-
dettiğine göre, 1978-1979 yılı devrimine bü-
yük umutlarla katılmış olan İran’daki azınlık 
halklar, milli-demokratik haklar uğrunda 
mücadeleyi devam ettirmişler ve bu harekatta 
Azerbaycanlıların mücadelesi kendine özgü 
yönleri ile diğerlerinden ayrılmıştır. (Tağıye-
va 1991: 143-175)

Böylece özetleyerek denebilir ki Pehlevi 
rejiminin temelini monarşi ve büyük devlet-
çilik oluşturmaktaydı. Politik-hukuki alanda 
temel olarak şahla millet arasındaki ilişki, 
komutanla kendisine tabi olanlar arasındaki 
ilişkilerin tam benzerlik prensibi ilan edil-
miştir. “Allah, şah, vatan”, ahlak kuralları gibi 
İranlılara okulda ve orduda tebliğ ediliyordu. 
Söz konusu dönemin milliyetçilik ideasının 
temel karakteri şunlardı: Fars müstesnalığı ve 
paniranizm, kadim Farsların dev imparator-
luğu üzerine şimdiki vatan hasreti, antiarap, 
antitürk temayüller. Tüm bunlar şahın politik 
çizgisine hizmet ediyordu.

FOLKLOR DERLEME VE YAYIM FAALİYETLERİYLE VARLIK DERGİSİNİN ROLÜ



138

“Varlıg” dergisinde “Azerbaycan Rza Şahın 
Diktatörlüğü Döneminde” başlıklı bir yazı ya-
yınlanmıştır. (Varlıg 1979: 27-32) Bu yazıda 
yazarın ismi belirtilmemiş, yalnız metnin so-
nuna parantez içinde ““Geçmiş geleceğin yo-
lunun çırağıdır” kitabından bir bölüm” cüm-
lesi eklenmiştir. Bu yazıda Rza şah döneminde 
Azerbaycan’da politik-sosyal ve kültür-eğitim 
alanında var olmuş durumla ilgili ilginç ger-
çekler bulunmaktadır. Kanaatimizce Farsça 
yayınlanmış söz konusu yazının kısa muhte-
vasını burada takdim etmek yerinde olur. 

Makalenin başında kaydedildiğine göre, 
Meşruta Devrimi döneminde bağımsızlık 
carcılarının mevzisine dönüşen Azerbaycan, 
irticaın söz konusu devrimin sonuçlarını 
kendi çıkarları doğrultusunda kullanmasın-
dan sonra, aynı zamanda onun intikam almak 
için saldırı objesine de dönüştü. Doğrudur, 
bu zaman da irtica temsilcileri yeri geldiğinde 
sözde Azerbaycan’ı “İran’ın gözü, çırağı, başı” 
olarak isimlendiriyorlardı. Bağımsızlık uğ-
runda en iyi oğullarını kurban vermiş, büyük 
fedakarlık göstermiş Azerbaycan halkından 
intikam almayı hedef olarak belirlemişlerdi. 
İrticai kuvvetlerin başında ise Rza şah biz-
zat kendisi duruyordu. Onun Azerbaycan’a 
vali olarak gönderdiği Mustofi adlı menfur 
bir milliyetçi, halkı açıkça tenkit ve tahkir et-
mekten bile çekinmiyordu. Bir defasında şöy-
le söylemişti:

“Azerbaycanlılar Türk’türler. Yonca yiyip 
meşruta almışlar. Şimdi de saman yiyorlar 
ki İran’ı abat etsinler.” (Varlıg 1979: 27) Daha 
sonra yazar şunları kaydetmektedir:

“Şimdi ise merkezi hükümetin aziz 
Azerbaycan’a karşı davranışı ile ilgili örnekler 
takdim edelim:

Yirmi yıl önce Azerbaycan’a gelmiş insan-
lar, şimdi kendilerine bir kez daha zahmet 
vererek, birkaç günlüğüne Azerbaycan’a gel-
seler, bizim söylediklerimizi onaylayacaklar. 
Nitekim yakın zamana kadar İran’ın gözü ve 
çırağı olan Azerbaycan, şimdi uzak düşmüş 
bir harabelikten başka bir şey değildir. Ver-

gi ağırlığının daha fazla bizim omzumuza 
düşmesine rağmen, Azerbaycan şehirlerinin 
abatlığına ve halkın yaşam kalitesine son de-
rece az dikkat yetirilmekteydi. Ticaretin te-
kelleştirilmesi, İran’ın diğer eyaletleri ile mu-
kayesede Azerbaycan’a daha fazla ziyan verdi. 
Biz herkesten daha fazla buğday ekmekteyiz, 
fakat kendimiz arpa ekmeyi yiyoruz. 1319 
(1950) yılının yazında tahılın bir halvarının 
fiyatı pazarda 350-400 riyal arasında olduğu 
halde, Azerbaycan valisi Mustofi, yerli halkın 
ihtiyacına önem vermeden, mızrak gücüne 
halkı tahıllarını halvarı 140 riyale kendisine 
satmaya zorlayarak tüm satın alınan tahılı 
merkeze göndermişti. Kışın tahıl kıtlığı yü-
zünden halk açlıkla yüzleşti. Sonunda Rza 
şahın kendine mahsus ve birkaç yıllık kalmış 
ve çürümüş tahılını, Gorgan’dan Astara aracı-
lığıyla Azerbaycan’a getirdiler ve halvarı 600 
riyalden halka sattılar. Fakat bu tahıl o kadar 
çürüyüp bozulmuştu ki, pişirilen ekmeği ye-
dikten sonra binlerce insan hastalandı. Bu 
tahıl o kadar kalitesiz ve zararlı idi ki, Teb-
riz’deki askeri birlik bunları yem olarak kendi 
atları için almayı bile reddetti. Askeri birliğin 
komutanından “atların bu tahılı yemediği” 
konusunda açıklama aldıktan sonra Tebriz 
valisi Mustofi bey, çok sayıda insanın huzu-
runda şöyle söylemişti:

“Önemli değil, mademki ordunun atları 
yemiyor, veririz Tebriz eşekleri yer” 

Acaba Azerbaycan İran’ın sömürgesi idi 
veya Türkçe konuştuğuna göre sosyal hukuk-
larından mahrum mu olmuştu?

Tebriz’da halkın sayımına da Abdullah 
Mustofi başkanlık yapmaktaydı. O Tebriz’de-
ki sayımını (serşomari) da “herşomari” (eşek 
sayma) olarak isimlendirmekteydi. (Varlıg 
1979: 30)

Güya bu yolla o “milli vahdet” duygusunu 
oluşturmak istiyormuş. Bu “alicenap” “milli 
vahdet” taraftarı Daryus’un dilini yayma işin-
de o kadar çalışkan idi ki, hatta evlatları ve-
fat etmiş, sinesi dağlanmış, Farsça bilmeyen 
ihtiyar kadınlara ve erkeklere de acılarını ve 

MERYEM SABRİ



139

dertlerini ana dillerinde açıklamaya izin ver-
miyordu. 

Sultanzade Tebrizi’nin makalesine cevap 
yazarken kendisi bizzat bu cinayetlerini itiraf 
etmişti. Cevap makalesinde Abdullah Musto-
fi şöyle diyor:

“Evet… ben dini ve cenaze törenlerinde 
növhe okuyanların Türkçe okumalarına hiç-
bir zaman izin vermiyordum. Ben konuşma-
larımda, siz ki Daryus ve Kambiz’in gerçek 
evlatlarısınız, neden Efrasiyab’ın ve Cengiz’in 
dilinde konuşuyorsunuz, diyordum. Ve bu 
açıklamalarımda milli vahdet oluşturmaktan, 
Türkperestliği ve bazı kimselerin yabancıla-
rın yanında Türk azınlığı meselesinden bah-
setmesini engellemekten başka bir amacım 
olmamıştır. Böyle durumlar ise aynı zamanda 
Azerbaycan halkına karşı en büyük hakaret-
tir… Makale yazarı ise Azerbaycan’ın hayır-
sız evlatları olan bir avuç Tebriz tekelcisinin 
düşüncelerini kaleme almıştır. Onlar durum-
dan ve hatta gerçek tarihten tam habersiz in-
sanlardır. Makale yazarı bana saldırmakla bir 
avuç Tebriz tekercisinin şahsıma yönelttikleri 
ithamları yeniden dillendirmeye çalışmakta-
dır. Onlar tekelciliği ticaret kabul ederek, bu 
amaçla dutu beş gün buzdolabında tutuyor, 
salatalığa kuyruk yağı sürmekle beş-altı gün 
muhafaza etmektedirler.” (Varlıg 1979: 30-31)

Tebriz halkından temiz vicdanı ile tanınan 
Sultanzade Tebrizi, Mustofi’ye cevap makale-
sinde inkar edilemez deliller ve belgelere da-
yanarak valinin yazdıklarının uydurma oldu-
ğunu ortaya koyarak yazmaktaydı:

“…Mustofi bey, sizin hakaretamiz davra-
nışınız, acı diliniz Tebriz halkında o kadar 
nefret yaratmıştır ki, Fars dilinde bunları ifa-
de etmek o kadar da kolay değildir…

Sizin dutu buzdolabında tutmak, salatalı-
ğa kuyruk yağı sürmek vs. gibi sözlerinizden 
hiçbir şey anlamadım. Çünkü Tebriz’de hala 
tut satma geleneği yoktur. Tebriz’de genel ola-
rak ihsan için düşünülen ve fakirlerin parasız 
olarak yararlandıkları çok sayıda dutluk var-
dır. Salatalığa kuyruk sürme geleneğinden de 

habersiz olduğuma göre bu konuda bir söz 
söyleyemem. Sizin kendi vilayetinizde sala-
talığa kuyruk veya kuyruğa salatalık sürmüş 
olabilirler. (Varlıg 1979: 31)

Vali Mustofi’nin dışında Tebriz’de kültür 
müdürleri de Farsça’nın yayılmasında ve özel-
likle “milli vahdetin yaranmasında” çok çaba 
harcıyorlardı. Azerbaycan eyaletinin kültür 
müdürü Muhsini, “kim Türkçe konuşsa eşek 
kamçısı ile onun başına vurun ve onu ahıra 
bağlayın…” diyordu. 

Muhsini’den sonra yerine atanmış olan 
Zövgi ise ilk ve ortaokullarda, ana dilinde 
konuşmaya cesaret eden her bir Türk çocuğu-
nun ceza parası atması için özel ceza kutuları 
koydurmuştu. Zövgi’nin döneminde çalışmış 
öğretmenlerden birinin hatırladığına göre, 
bir gün birinci sınıfta ders yapan Mirza Kan-
ber isimli bir öğretmen, dersinde her zaman-
ki gibi diyormuş: “Ab”, yani “su”, “nan” yani 
“ekmek”, “baba nan dad” yani “baba ekmek 
verdi”. Bu sırada Tahran’dan gelmiş bir uzman 
ve okul müdürü ile birlikte Zövgi sınıfa girer. 
Mirza Kanber’in öğretim metodu ile tanış-
tıktan sonra Zövgi okul müdüründen sorar: 
“Neden sizin öğretmen sınıfta Türkçe konu-
şuyor?” Okul müdürü, çocuklar Farsça keli-
melerin anlamlarını bilmiyorlar ve bu yüzden 
de öğretmen Türkçe bunların anlamlarını 
açıklıyor, şeklinde cevap verir.

Zövgi der: “Bu doğru değildir. Sözlerin 
anlamını anlatmak için, o kelimelerin ifade 
ettiği eşyaları çocuklara göstermek lazımdır” 
Diğer bir ifadeyle, öğretmen “nan” kelime-
sinin anlamını çocuklara anlatmak için bir 
parça ekmek göstermelidir. Horuz’un ötü-
şünü açıklamak için horoz sesi çıkarmalıdır. 
Şüphesiz bunlara inanmak zordur. Fakat ma-
alesef tüm bunlar Pehlevi döneminde hüküm 
süren acı gerçeklerdir…” (Varlıg 1979: 31-32)

Yukarıdaki bilgilerden göründüğü gibi Peh-
levi rejimi döneminde Güney Azerbaycan’da 
folklor toplamakla uğraşan araştırmacı ve topla-
yıcılar, son derece büyük zorluklarla karşılaşmış-
lar. Bu dönemdeki rejimin yasakları, halka kendi 

FOLKLOR DERLEME VE YAYIM FAALİYETLERİYLE VARLIK DERGİSİNİN ROLÜ



140

folklorunu ulaştırma yolunda görülen işleri en-
gellemekteydi. Fakat tüm bunlara rağmen, bu 
yolun fedaileri büyük çabayla çalışıyorlardı.

Nevruz bayramı “Varlıg” 
Dergisinin Sayfalarında
Son otuz yılda İran’da Azerbaycan kül-

türünün tebliğinde “Varlıg” dergisinin çok 
büyük rolü olmuştur. Dergide Azerbaycan 
kültürünün tüm alanları o cümleden folklor-
la ilgili de çok sayıda makale yayınlanmıştır. 
Bu makalede biz “Varlıg” dergisinde Nevruz 
Bayramı ile ilgili yayınlanmış makalelerle il-
gili bilgi vereceyiz.

Her yıl Nevruz Bayramı arifesinde “Varlıg” 
dergisi farklı şairlerin Nevruz’la ilgili şiirleri-
ni yayınlamakla birlikte, alimlerin söz konu-
su bayramın tarihi ve mahiyeti konusundaki 
makalelerini de takdim etmektedir. Bu gibi 
makalelerden biri de derginin kurucusu ve 
editörü Doktor Cevat Heyet’e aittir. Söz konu-
su makale, yazar tarafından 20-22 Mart gün-
lerinde Ankara’da düzenlenen “Uluslar arası 
Nevruz Sempozyumu”nda tebliğ olarak su-
nulmuş, daha sonra 1994 (h.ş. 1373 ) yılında 
ise “Varlıg” dergisinde yayınlanmıştır. (Heyet, 
1373/1994: 3-10) 1998 yılında ise yazar söz 
konusu makalenin tekrar gözden geçirilmiş 
ve geliştirilmiş varyantını “Varlıg” dergisinde 
yeniden yayınlatmıştır. (Heyet 1998: 5-12)

Makalede Doktor Cevat Heyet, hem çağ-
daş İran alimlerinin Nevruz’la ilgili yaptıkları 
araştırmalardan, hem de ortaçağda Nevruz’la 
ilgili bilgi veren yazarların eserlerinden yarar-
lanarak, bayramın tarihi konusunda son dere-
ce ilginç gerçekler ve bilgiler takdim etmiştir. 
Fakat artık erken ortaçağda Nevruz’un sistemi, 
halkın hafızasında karıştırılmıştır. Bu yüzden de 
konu ile ilgili ortaçağda kaleme alınmış bilgiler 
de epey karmaşıktır. Hatta XI. yüzyıl yazarları 
Ebu Reyhan el-Biruni, Nizamülmülk ve Ömer 
Hayyam gibi büyük alimlerin topladığı bilgiler 
de son derece dağınık ve karmaşık durumdadır. 
Bu yüzden de söz konusu dağınık bilgileri anla-
mak için, ilk önce daha eski kaynaklar temelinde 

Nevruz’un sistemini canlandırmaya çalışan Ka-
mil Hüseynoğlu’nun konu ile ilgili yazdıklarını 
sathi olarak gözden geçirmemiz iyi olurdu. 

K. Hüseynoğlu’nun araştırmalarına göre 
Zerdüşt’ten önce bu bayram Sakalar arasında 
geniş yayılmıştır. Zerdüşt’ün kendisi de Saka 
boylarındandır. Fakat hemşerileri ortaya at-
tığı reformları, yani yeni dini öğretileri kabul 
etmezler ve Zerdüşt’ü kovarlar. Zerdüşt Baykal 
bölgesi arazilerden Orta Asya’ya gelmek zorun-
da kalır. O sıralarda Orta Asya Hahamenişler 
devletine yönetimi altındaydı ve buranın va-
lisi Viştaspa, Zerdüşt’ün öğretisini kabul eder. 
Viştaspa’nın oğlu I. Darius iktidara geldikten 
sonra ise, babasının dinini İran’ın tamamında 
yaymaya çalıştı. Zerdüştilik dini ile birlikte, bu 
dinde asıl bayram olan Ahura Mazda (Nevruz) 
Bayramı da zamanla İran’da yayılmaya başladı. 
Sasaniler döneminde Ahura Mazda ismi “Hür-
müz” şeklinde telaffuz edilirdi. Arap istilasın-
dan sonra Hürmüz bayramı lağvedildi. Yalnız 
Emeviler döneminde Halifeye takdim edi-
len büyük “hediyeler” karşılığında bayramın 
“Nevruz” (Yeni Gün) adı altında kutlanmasına 
izin verildi. (Hüseynoğlu 2010: 151-168)

K. Hüseynoğlu’nun kaydettiğine göre bay-
ramın ilkin anlamı ve mahiyeti şöyle olmuştur:

“Zerdüşt’ün öğretisine göre baş tanrı Ahu-
ra Mazda, dünyayı bir yılda yedi unsurdan 
yaratmıştır. Her birinin yarandığı gün, yıl 
boyunca 30-45 günde bir defa kaydedilen bu 
unsurlar aşağıdaki sırayla yaratılmıştır: Önce 
diğer unsurların tamamını kapsayan ve yu-
murta kabuğu şeklinde olan gök, sonra kabu-
ğun aşağı kısmını dolduran su; sonra suyun 
üzerinde yüzen düz yer (toprak); yerin üze-
rinde yegane bir bitki, bir boğa ve ilk insan 
Kiye Metren; nihayet Güneşin ve diğer gök 
cisimlerinin simasında görünen, aynı şekilde 
göze görünmeyen hayat enerjisi şeklinde olan 
ateş (od). Bu unsurlardan oluşan dünya, ön-
celer sabit şekilde durmaktaydı ve Güneş de 
sabit ve hareketsiz şekilde göğün ortasında 
asılmıştı. Fakat sonra kötülük tanrısı Ehrimen 
onlara saldırıp göğü yardı, suyu bulandırdı, 

MERYEM SABRİ



141
yerin düz yüzeyini engebeli yaptı, bitkiyi su-
suz bırakıp kuruttu, boğayı ve insanı öldürdü, 
ateşi tütsüye bulaştırdı ve sonuçta dünyayı 
karanlığa boğdu. Bunu gören Ahura Mazda 
dünyayı harekete geçirdi. Güneş dönmeye, 
gece ile gündüz yer değişmeye, sular akmaya 
başladı, bitki, boğa (öküz) ve insan canlandı. 
Bitkinin tohumundan tüm diğer bitkiler, bo-
ğadan diğer hayvanlar, insandan ise sonraki 
nesiller ortaya çıktı. Yağmur yağdıktan sonra 
biriken sular dünyayı merkezinde Vorukaşa 
Denizi ve Berezayti Dağının durduğu yedi 
kısma böldü. 

Zerdüştilik takviminde yıl boyunca her 
bir unsurun yarandığı gün bayram kabul 
edilmekteydi. Ateşin yaranması ile dünyanın 
yaranışının sona yetmesi şerefine kutlanan 
bayram eski çağlarda Ahura Mazada bay-
ramı, İslam’dan sonra ise Nevruz Bayramı 
olarak isimlendirilmekteydi. Tüm Zerdüşti-
lik bayramları yıl boyunca kendi zamanında 
coşku ile kutlanırdı. Fakat daha o zamanlar-
da da Nevruz daha coşkulu kutlanırdı. Yalnız 
Nevruz’dan önceki gün, yani eski yılın sonun-
cu günü, insanın yaranması şerefine kutlanan 
Fravaşi (Feriştahlar, Melekler) bayramı ve son 
baharda gece ile gündüzün eşitlendiği gün 
toprağın (yerin) yaranması şerefine kutlanan 
Mitragan (Mehregan) bayramları azameti ile 
Nevruz’a yakındılar. Aslında yılın sonuncu 
gününün akşamı kutlanan Fravaşi Bayramı 
ile Nevruz birleşerek bir muhteşem bayrama 
dönüşmekteydi. Kabul edildiğine göre, eski 
yılın sonuncu günü akşam melekler ve onlar-
la birlikte ölmüş insanların ruhları yere iner-
ler. Ruhların kendi evlerini çabuk bulması 
için evlerin damında ateş yakarlardı. Ruhlar 
geldikten sonra ise kendi evlerinin bacasın-
dan şal sallıyor ve yemek istiyorlardı. Tabii 
ki ruhların yerine şalları özel kahinler salla-
maktaydılar. Yılın sonuncu günü kutlanan bu 
bayramı şimdi Azerbaycanlılar “Yılsonu Çar-
şamba”, Farslar ise “Çaharşenbesuri” olarak 
isimlendiriyorlar. 

Göründüğü gibi Azerbaycan’da bayramın 

ismi daha doğru korunmuştur. Farslar ise onu 
yanlışlıkla önceki aylarda kutlanmış beş bay-
ramın yılın sonunda sembolik şekilde tekrar-
lanan Çarşamba günlerine ait kılmışlar. Diğer 
bir ifadeyle eski dönemlerde Nevruz ve Yılsonu 
bayramlarından önceki Çarşamba günlerinde, 
bu iki bayramdan önceki aylarda kutlanmış 
beş bayram, sembolik şekilde bir kez daha ha-
tırlanırdı. (Hüseynoğlu 2010: 161-163)

K. Hüseynoğlu’ın kitabından alıntıladığımız 
bu kısa bilgiden sonra yeniden Nevruz’la ilgili 
“Varlıg” dergisinde verilen bilgilere dönelim.

Cevat Heyet’in söz konusu makalesin-
de Nevruz’la ilgili takdim edilmiş bilgile-
rin çoğuna da yukarıdaki sistemin farklı 
yönleri, unsurları yansımıştır. Sadece K. 
Hüseynoğlu’nun takdim ettiği sistem, bunla-
rı daha fazla açıklamaktadır. Örneğin Cevat 
Heyet’in makalesinin başında kaydedildiğine 
göre “ o zaman yılı iki mevsime (soğuk ve sı-
cak) ayırmışlar ve soğuk mevsim on ay devam 
ediyormuş. Sonralar sıcak mevsim (yaz) yedi 
ay ve soğuk mevsim (kış) beş ay kabul edildi.” 
(Heyet 1998: 5) “Avesta” metinlerinden an-
laşıldığına göre, burada Zerdüşt’ün yaşadığı 
yerlerin tabiatı ve iklim ortamından bahse-
dilmektedir. Ayrıca “Avesta”nın kadim kısım-
larında kaydedildiğine göre, Zerdüşt’ün vata-
nında Vorukaşa isimli dünya denizi ve onun 
sahilinde olan Berezayti dağı bulunmaktadır. 
K. Hüseynoğlu, yüzlerce nehrin döküldüğü 
ve yalnız birinin ondan yan aktığı Vorukaşa 
denizinin Baykal Gölü, Berezayti dağının ise 
Baykal’ın kuzey-doğu sahilindeki Berguzin 
Dağ silsilesi olduğunu düşünmektedir. (Ka-
miloğlu 2006: 57) Berguzin dağ silsilesinin 
etekleri şimdi de çok sert iklim ortamına sa-
hiptir. A. L. Boçavar’ın kaydettiğine göre bu-
rada “hatta yazın, ağustos ayında çok ender 
durumlarda sıcaklık artı 12 derecenin üzeri-
ne çıkmaktadır.”. (Boçavar 2002: 227) Zerdüşt 
Orta Asya’ya geldikten sonra ise yaz mevsimi 
beş ay olarak kabul edilmiştir.

Cevat Heyet’in makalesi, tarihi gerçekler-
le son derece zengindir ve sözün gerçek an-

FOLKLOR DERLEME VE YAYIM FAALİYETLERİYLE VARLIK DERGİSİNİN ROLÜ



142

lamında Nevruz’la ilgili kaleme alınmış en 
iyilerindendir. Yazar makalesini birkaç alt 
başlıklara ayırarak, bu bayramın tarihi, ma-
hiyeti ve törenleri ile ilgili mümkün mertebe 
ayrıntılı bilgi vermeye çalışmıştır. Söz konusu 
başlıklar şunlardır: “Tarihte Nevruz”, “Nev-
ruz Töreni”, “Son Çarşamba veya Çaharşenbe 
Suri”, “Heft Sin”, “Sizdebeder”. Bu alt başlık-
lardan da Cevat Heyet’in makalesinin ne-
redeyse Nevruz’un tüm yönlerini kapsadığı 
anlaşılmaktadır. En önemlisi ise yazarın, ma-
kalesinde eski kaynaklara dayanmış olması ve 
buralarda verilen dağınık bilgileri sistemleştir-
meye çalışmasıdır. Ayrıca yazar, Nevruz Bay-
ramının günümüz İran’da yapılan törenlerini 
de kapsamlı şekilde tasvir etmiş ve bu amaçla 
hatta üstat Şehriyar’ın “Haydar Babaya Selam” 
eserinde Nevruz’la ilgili verilmiş bilgilerden 
de yararlanmıştır. Fakat makalemizin hacmi, 
tüm bunlarla ilgili geniş şekilde bahsetmemize 
imkan vermemektedir. Bu yüzden de burada 
verilen bilgilerden yalnız bazıları üzerinde çok 
kısa bir şekilde duracağız.

Cevat Heyet’in makalesinde Pur Davud’a 
istinaden kaydettiğine göre “eski İranlıların 
inançlarına göre Nevruz Bayramında ecdat-
ların ruhları yere inerek evlerine gelirler. Bu 
yüzden de evde zengin ve rengarenk sofralar 
açarlardı ve onların gelmeleri dolayısıyla sevi-
nir ve şenlenirlerdi. Bu açıdan Nevruz “ölüler 
bayramı” olarak kabul edilirdi. (Heyet 1998: 6) 

Göründüğü gibi çağdaş bilimsel edebiyat-
ta ve yaşam alanında olduğu gibi burada da 
ateşin yaranması şerefine kutlanan Nevruz 
Bayramı ile insanın yaranması ve ona ruh 
verilmesi şerefine Nevruz’dan bir gün önce 
kutlanan Yılsonu bayramı aynılaştırılmıştır. 
K. Hüseynoğlu’nun kaydettiğine göre eski za-
manlarda bunlar iki farklı bayram olmuşlar 
ve Yılsonu bayramı sembolik çarşambalara 
ait kılınmamıştır. 

Yıl tahvil olduğu zaman açılan “heft sin” 
(yedi sin) sofrasından bahsederken ise Cevat 
Heyet şunları kaydetmektedir:

“Heft sin yedi sin (s) demektir ve isimleri “s” 

ile başlayan yedi yiyecekten oluşmaktadır. Fars-
çada bunlar şöyledir: sib (elma), sumak, sebze, 
sirke, senced (iğde), semeni ve sir (sarımsak)

Ekser evlerde, aynı şekilde Azerbaycan’da 
da bir cam kapta balık, boyanmış yumurta, 
buğday ve mercimek yeşili, başak ve nergis 
çiçekliği, peynir, ekmek, boyalı mum, ayna ve 
bir kap bozuk para eklerler” (Heyet 1998: 8)

Şüphesiz Arap alfabesine ait “sin” ismi 
(harfi) “heft sin” ifadesine yalnız İslam’ın ka-
bulünden sonra ve belirli bir tahrif temelinde 
dahil olabilirdi. K. Hüseynoğlu’nun fikrince 
yedi unsurdan oluşan dünyanın yaranması-
nın ilk anını bildiren yılın tamamlandığı an, 
sofrada yedi tepside yedi unsurun özellikleri-
ni yansıtan nimetler olmalıydı. Fakat sonralar 
“yedi tepsi kap” anlayışı “yedi sin” (“heft sin”) 
ifadesi ile değiştirilmiştir. 

Sizdebeder’le bağlı olarak Cevat Heyet’in 
kaydettiğine göre “bayramın 13. günü sabah-
tan her kes evden çıkar ve tüm günü şehrin 
etrafında yeşilliklerde veya bir bahçede geçi-
rirler… Her kes “sizdeh” günü evde kalmayı 
uğursuz, kabul eder ve bu yüzden kimse evde 
kalmaz.” (Heyet 1998: 9)

Makalesinin sonunda Cevat Heyet Nevruz’un 
Azerbaycan’da kutlanmasından bahsetmiştir. 

Diğer bir ünlü Azerbaycan alimi merhum 
doktor Hamit Nitgi’nin, Farsça olarak yazdı-
ğı “Alyanak Baharda” (“Der behar-e sorhrui”) 
başlıklı makalesinin başında kaydettiği gibi 
Azerbaycan efsane ve rivayetlerinde farklı 
dinlere o cümleden Şamanizm, Zerdüştilik ve 
İslam’a ait inançlar bir birine karıştırılmıştır. 
Daha sonra kaydettiğine göre bazen öyle olur 
ki, farklı dinlere mahsus olan bayramlar da 
halkın hafızasında bir birleriyle ilişki kurarlar. 
Buna örnek olarak yazar, kış aylarına denk ge-
len Hıdır Nebi bayramı ile Nevruz bayramının 
halk inançlarında biri biri ile ilişkilendirilme-
sini göstermektedir. Hıdır Nebi ve Hıdır-İlyas 
günleri ile ilgili şunları kaydetmektedir: 

“Genel olarak kışı iki çileye ayırmaktaydı-
lar. Büyük çile-40 gün ve Küçük çile-20 gün. 
Bu ikisinin arasındaki günleri yani, birinci çi-

MERYEM SABRİ



143

lenin sonuncu dört günü ve ikinci çilenin ba-
şındaki dört günü toplam sekiz günü “Hızır 
Soğuğu” veya “Hıdır Soğuğu” olarak isimlen-
dirmekteydiler:

Hıdır Nebi soğuğu
Tendire basar tavuğu…” (Nitgi 1979: 4)
Yazarın kaydettiğine göre bu iki bayramın 

törenleri de halkın zihninde arka arkaya ve 
biri diğerini bütünleyen törenler gibi anlaşıl-
maktaydı. Çile gecesinden başlayan törenleri 
ise yazar aşağıdaki sıralamayla kaydetmiştir:

Hıdır-İlyas günleri, son Çarşamba, “kıştan 
çıktım” ve sonunda Nevruz. Daha sonra ise 
Doktor Hamit Nitgi bu bayramlara hazırlık 
işlerinden ve bunların kutlanma biçiminden 
bahsetmekte (meclisler, danslar, yarış oyunla-
rı, ateş yakılması, su üzerinden atlamak, yeni 
elbise alınması, evlerin tozdan arındırılması, 
semeni ve yedi tür yemeğin hazırlanması, 
yumurta boyamak, 17 bitkinin ürününün 
kavrulup bir birine karıştırmasından yapılan 
kavurga vs.).

Merhum M. E. Ferzane “Varlıg” dergi-
sinde B.G. Sahend’in Nevruz Bayramı ile il-
gili bir şiirini yayınlatmış ve şiirden önce ise 
bayramla ilgili kendi düşüncelerini aktarmış-
tır. (Ferzane 1997: 15-16) Onun düşünceleri 
genel karakterlidir ve Nevruz’la ilgili son on 
yıllıklarda Azerbaycan Cumhuriyeti’nde bi-
çimlenmiş düşüncelerle aynıdır. Şöyle ki ya-
zar şunları kaydetmektedir:

“Orta Doğu’da en eski dönemlerden beri 
insanın ziraat, bağcılık, hayvancılık ile gecen 
hayatına genel bir bakış, emekçi insanın ya-
şamı dört doğal unsurdan, yani suyun, ateşin, 
toprağın ve rüzgarın ısınması ve uyanması ile 
bağlı olmuştur. Toprağın canlanması için Gü-
neşin sıcaklığı ve rüzgarın kış uykusuna dal-
mış doğal sıcaklığı gerekiyordu. Bu arzu ve is-
tekle yaşayan halk, çok eski zamanlardan dört 
unsurla bağlantılı bir takım gelenek-görenek 
ve inançlar geliştirmiştir. Yılın son ayı kabul 
edilen İsfend’i dört haftaya ayırmak, her haf-
tayı bu unsurlardan biri ile ilişkilendirmek ve 
her Çarşamba için bir isim vermek, söz konusu 

inançtan doğmuştur. (Ferzane 1997: 17-18)
M. E. Ferzane’nin makalesinden sonra 

ise Sehend’in daha önce kaydedilen şiiri tak-
dim edilmiştir. Şunu da kaydetmemiz gere-
kir ki, “Varlıg” dergisinin farklı sayılarında 
Nevruz’la veya baharla ilgili şiirler kaleme 
almış birçok şairin o cümleden Fuzuli’nin, 
üstat Şehriyar’ın, Cafer Handan’ın vb. şiirleri 
yayınlanmıştır.

Nevruz’la ilgili dergide yayınlanmış il-
ginç makalelerden biri de T. Pirhaşimi’nin 
“Erdebil’de Nevruz Bayramının İstikbali” 
başlıklı makalesidir. (Pirhaşimi 2004, 51-56) 
Yazar makalesinin başında kış aylarına denk 
gelen çilelerden bahsetmekte ve “çilebeçe” 
günleri ile ilgili halk arasında yaygın olan 
“Kürdoğlu Ahmet ve Karı Rüzgarı” isimli ef-
sanenin metnini takdim etmektedir. Bundan 
sonra o Nevruz’dan önce gelen Çarşamba 
günlerinden bahsederek, Erdebil’de “Kül Çar-
şambası”, “Godugkırktı Çarşambası” ve “Gül 
Çarşambası” gibi Çarşamba günlerinin kut-
landığını bildirmektedir.

Pirhaşimi’nin kaydettiğinden anlaşıldı-
ğına göre, son Çarşambaya Erdebilde “Gül 
Çarşambası” denir ve bu Çarşamba bay-
ram günlerinin en sevimlisi ve ilgincidir. Bu 
Çarşambaya hazırlık epey önceden başlanır. 
Şöyle ki Gül Çarşambasına birkaç gün kal-
mış Erdebil şehri al-elvan süslenerek ve “dül-
getütek” denen düdüklerle dolar. Daha çok 
çocukları sevindiren dulgetüteklerden başka 
Gül Çarşambasının zorunlu sembolleri ara-
sında testi ve semeni de önemli yere sahiptir. 
Gül Çarşambası akşamı, gençler göğe fişek 
atmakla, farklı patlayıcılar yakarak ses çıkar-
makla bayram coşkusu yaratmaya çalışırlar. 
Aynı zamanda onlar evlerin damında, sokak 
ve meydanlarda ateşler yakarak üzerlerinden 
atlarlar. Bayram akşamı çocukların komşu 
evlerin kapı önlerine mendil bırakarak hedi-
ye talep etmesi (Erdebil’de buna “kuşak atma” 
denir), kadınların niyet tutması gibi Nevruz 
gelenekleri, Erdebil’de de geniş yayılmıştır. 
Gül Çarşambasının sabahı günü su üzerine 

FOLKLOR DERLEME VE YAYIM FAALİYETLERİYLE VARLIK DERGİSİNİN ROLÜ



144

gitme geleneği de Erdebil’de yaşamaktadır.
T. Pirhaşimi sözlerine devam ederek kaydet-

mektedir ki, tüm bunlardan sonra her kes yılın 
tahvil olmasını, yani Nevruz’un gelmesini bek-
ler. Yıl tahvil olduktan sonra ise “heft sin” sofrası 
arkasında oturulur. Yazarın kaydettiğine göre 
Erdebil’de heft sin töreni için aşağıdakilerden 
yararlanılır: sirke, sarımsak, sebze yemeği, su-
mak, sikke, saat, su. Bunun dışında bir kasa suda 
“tahvil balığı” denen küçük bir balık da konur. 
Nevruz sofrasına genelde pilav, çerez, tatlı, kuru 
ve taze meyveler konur. Nevruz görüşmeleri ise 
birkaç gün devam eder. 

Böylece biz, “Varlıg” dergisinde Nevruz 
bayramı ile ilgili yayınlanmış makalelerin, bu 
büyük ve kadim halk bayramının neredeyse 
tüm alanlarını kapsadığını görmekteyiz. Bu-
rada biz, hem Nevruz’un tarihini, hem bay-
ramın teorik-felsefi yönlerini, hem de tören-
lerini yansıtan ilginç makalelerle karşılaştık. 
Tüm bu makaleler bir birini tamamlayarak, 
Nevruz bayramı ile ilgili okurda ayrıntılı ta-
savvur yaratmakla birlikte, bayramın araştı-
rılması açısından da son derece değerlidirler. 

Lirik Folklor Janrının 
Tebliği ve Tetkiki 
“Varlıg” dergisinde folklorun lirik janrla-

rıyla ilgili çok sayıda makale yayınlanmıştır. 
Şöyle ki, folklorun söz konusu janrıyla ilgili 
dergi çalışanlarının makalelerinde hem derle-
me, hem de araştırma karakterli çalışmalarla 
karşılaşılmaktadır. İlk önce dergide en fazla 
yayınlanan Bayatılardan bahsetmek isterdik. 

“Bayatı”, sözlü halk edebiyatının en geniş 
yayılmış ve değerli örneklerindendir. Halk 
edebiyatının önemli bir kısmını oluşturan lirik 
janrda bayatılar, diğerlerine oranla daha fazla-
dır. Bayatılar her kes tarafından sevilerek oku-
nan, kolay ezberlenen bir folklor materyali gibi 
daima ortaya çıkar ve gelişir. 

Cevat Heyet bayatı isminin nereden geldi-
ğini şöyle açıklamaktadır:

Bayatı, Oğuz kabilelerinden olan Bayat 
isminden gelmektedir. Bayatılar önce biri ta-

rafından söylenmiş olsa da, sonralar halkın 
diline geçerek dilden dile, elden ele geçmiş 
ve zamanla yazarları unutularak, halkın malı 
haline gelmişlerdir. Fakat bayatı üretmek-
le uğraşan bazı aşıklarımız da var olmuştur. 
(Heyet 1990: 157)	

Şunu da kaydetmemiz gerekir ki, “Bayatı” 
teriminin kökeni ile ilgili başka düşünceler de 
mevcuttur. Örneğin K. Hüseynoğlu bu konu-
da şunları kaydetmektedir:

“Bayatı teriminin, “bu nazım türünün 
musikisine verilmiş isim olduğu” konusunda 
Emin Abidin’in ulaştığı kanaat, tamamen doğ-
rudur. Çünkü yukarıda kaydettiğimiz gibi ka-
dim dönemlerde ve ortaçağda halk sanatının 
poetik janrları, ilk olarak türkü metinleri gibi 
anlaşılmaktaydı. Bu anlamda ise “bayatı” teri-
minin Arap kökenli “beyat” (hazin mırıldanma 
ile okunan türkü) kelimesi ile ilişkilendirmek 
gerekmektedir. Bir boyun okuduğu türkünün, 
tüm Azerbaycan Türklerinin temel melodi-
sine dönüşmesine ihtimal vermek mümkün 
olsa da, söz konusu folklor melodisinin klasik 
Fars muğamlarına da sirayet ettiğini iddia et-
mek, bu soruna vakıf olan uzmanlar için ke-
sin olarak inandırıcı görünemez. Aynı şekilde 
“bayatı-Kürt”, “bayatı-Şiraz”, “bayatı-İsfahan”, 
“bayatı-Kaçar” gibi muğam isimlerinin de Ba-
yat boyunun ismi ile ilişkilendirilmesi, mantı-
ki açıdan temelsiz olacaktır. “Göründüğü gibi, 
bayatı şiir biçiminin, Türk kökenli Bayat boyu-
nun ismi ile ilişkilendirilmesi, tesadüfi ses ben-
zerliğine dayanan bir ihtimal olduğu halde, il-
kinin direkt musiki ile ilişkili olan Arap kökenli 
“bayat” kelimesinden yarandığı düşüncesi çok 
sayıda ve kesin dil, musiki ve tarihi-kültürel 
gerçeklere dayanmaktadır. Farsçada kullanılan 
Arap kökenli “beyat” kelimesinin üç anlamı 
bulunmaktadır: 1. Geceyi her hangi diğer bir 
yerde geçirdikte mırıldanarak okunan türkü; 2. 
Geceleyin düşmana saldırmak 3. Geceden sa-
baha kalıp bir miktar eskimiş gıda (ekmek vs.). 
“Bayatı” terimi şüphesiz ki “beyat” kelimesinin 
ilk anlamı ile bağlantılıdır ve bu Türk şarkısına 
farslar “beyat-ı Türk” demişlerdir.” (Hüseynoğ-

MERYEM SABRİ



145

lu 2006, 50-51) Beyat-ı Türk’ün melodisi ile il-
gili ise M. Muin şunları kaydetmektedir: 

“Son derece monoton ve sade halk tarafın-
dan çok beğenilen bir melodidir. Eğer beyat-ı 
Türk’ün tekniğini şurun tekniği kabul etsek, şu-
run ve beyat-ı Türk’ün gamma fasılaları arasın-
da fark kalmayacaktır” (Muin 1977: C. I: 616)

“Varlıg” dergisinde bayatılar konusun-
da yazılanlar arasında Mirhidayet Hisari’nin 
“Azerbaycan Folklorundan Örnekler” başlıklı 
makalesi özellikle dikkat çekmektedir. Yazar, 
Azerbaycan folklorunu dünyanın en zengin 
sözlü halk edebiyatı olarak kabul edilmekte-
dir. Burada bayatılara özel yer ayrılmakta ve 
bu şiir türünün yapısından konu ve motifle-
rine kadar geniş bilgi verilmektedir. Yazara 
göre bayatıları koşanlar ünlü kimselerdir. 
Bayatılar tarih boyu, asırlardan beri fark-
lı insanlar tarafından çeşitli konularla ilgili 
söylenmiş ve söz konusu asırlarda yaşanan 
olayların haberini bize ulaştırmaktadır. Yahut 
yanıklı kalplerin kederlerini ve duygularını, 
aşıkların, mazlumların yürek çarpıntılarını ve 
halkımızın başına gelen tarihi olayları yansıt-
maktadır. (Hisari 1991: 67) 

Kaydettiğimiz gibi bayatılar konu açısın-
dan çok çeşitlidirler. Bu yüzden de hem dü-
ğün, hem de cenaze törenlerinde bayatıların 
okunduğu görülmektedir. Bunu M. Hisari 
da hatırlatarak kaydetmektedir ki, hatta bazı 
yerlerde cenaze sahibi olan kadınlar, cenazeye 
gelen her bir kadına hitaben uygun bir baya-
tıyı avazla okumalı ve misafir kadın ayrı bir 
uygun bayatı ile kendisine cevap vermelidir. 
Ayrıca cenaze sahibi olan kadınlar ölüyü uy-
gun bayatılarla okşayarak meclistekileri etki-
leyip ağlatırlar. Örneğin:

At beni götdü gaçtı,
Sümükleri çaknaştı.
Haber verin elime,
Menzilim uzaklaştı.
Yok azizim vay derdim
Vay dermanım, vay derdim.
Hamı ekdi, gül derdi, 

Men gül ekdim, vay derdim. (Hisari 1991: 68)
Bilindiği gibi bayatıların öyle bir türü var-

dı ki, burada cinas kelimelerden yararlanıl-
maktadır. Cinas kafiyeler aracılığıyla ortaya 
çıkan bayatılarda, düşünce daha derli toplu, 
anlam daha etkili ifade edilmektedir. Bayatı-
larda cinas sözlerden yararlanıldığı, bu maka-
lede de hatırlatılmıştır. Yazarın kaydettiğine 
göre bayatıların özelliklerinden biri, onlarda 
“cinas” isimli şiir sanatından geniş bir şekilde 
yararlanılmasıdır. Örneğin:

Aziziyem Salyana,
Dara zülfün, sal yana.
Necesen bir ah çekim
“Kür” guruya, sal yana.

Bu bayatıda üç mısrada “salyan” kelimesi üç 
farklı anlamları ile tekrarlanmıştır. Birinci mıs-
rada “Salyan” bir şehir ismidir. İkinci mısrada 
“bir yana sal” anlamına gelmektedir. Dördüncü 
mısrada ise “sal” kelimesi “sal taşı” (bir rivayete 
göre kayık) anlamındadır. (Hisari 1991: 68)

Folklorun diğer janrları gibi bayatılarda da 
tarihin belli izleri yansımasını muhafaza etmiş-
tir. Özellikle de ayrılık, halkın çektiği sıkıntılar, 
bayatı şeklinde diller ezberi olmuştur. Tarihi 
olayların folklor materyallerine nasıl yansıdığını 
izleyen Babek Danşur, bu konuda kaleme aldığı 
makalede, halk edebiyatının, tarihi öğrenmek 
için zengin bilgiler verdiğini kaydetmektedir. 
Yazar, folklor türlerinin her birinde bu izle-
ri araştırmıştır. Örneğin Arap baskıncılarının 
Azerbaycan’da yaptıkları soygunlar ve döktükle-
ri kanlar aşağıdaki bayatıya yansımıştır:

Arablar, ay Arablar,
Ayağında corablar.
Araba yurd vermeyin,
Arab yurdu harablar.

Bu bayatılar az da olsa günümüzde de halk 
arasında yaşamaktadır. Savaşlar, baskınlar yü-
zünden ana yurtlarından uzak düşmüş Azer-
baycanlıların duyguları ve dertleri bayatılarda 

FOLKLOR DERLEME VE YAYIM FAALİYETLERİYLE VARLIK DERGİSİNİN ROLÜ



146

son derece açık bir şekilde ifade edilmektedir. 
(Danşur 1999: 77-78)

“Varlıg”ta lirik janrın diğer türlerine de 
yer verilmiştir. Bunlar arasında bayatılar dı-
şında türküleri de zikretmek mümkündür. 
Halk türküleri daima sevilmiş, her zaman 
büyük sevgi ile hafızalara kazınarak kalmış-
tır. Türkülerle ilgili makalelerden biri de M. 
E. Ferzane’ye aittir. Onun “Azerbaycan Halk 
Türküleri” başlıklı makalesi son derece ilginç-
tir. Yazar, türkülerle ilgili düşüncelerini ifade 
ederek şöyle diyor:

“Azerbaycan halk türküleri ister kelime 
yapısı, isterse de musiki akarlığı ve duygu yo-
ğunluğu açısından Azerbaycan musikili halk 
edebiyatının son derece yaygın, halk arasın-
da, köylerde, şehirlerde ağızdan ağza dolaşan, 
el-oba arasında tekrar tekrar ve sevilerek oku-
nan türlerden biridir. Hem mahir çalgıcılar ve 
okuyanların aracılığıyla ifa edilen ve hem de 
her bir söz bilen, dil anlayan Azerbaycanlı ta-
rafından büyük rağbetle okunan ve dinlenen 
bu güzel türkülerin temel özelliği, burada 
kelimenin musiki ile birleşmesi ve insanın 
duygularını harekete geçiren, onlara kol ka-
nat veren güzel nağmeler yaratmasındadır.” 
(Ferzane 1994: 101)

M. E. Ferzane türkülerin muhteva ve yapı 
açısından da açıklamasını takdim etmiştir. 
Ferzane’nin kaydettiğine göre, “Azerbaycan halk 
türküleri muhteva açısından son derece çeşitli-
dirler. Bu türküler arasında birçok emek, ziraat, 
tarihi kahramanlık, tören türküleri bulunduğu 
halde, halk türküleri arasında en fazla yaygın-
laşmış kısmını lirik türküler oluşturmaktadır. 
Azerbaycan lirik türküleri genelde tek sesle 
okunmakta, fakat bazı türküler genelde koro 
veya muşaara şeklinde olduğundan iki sesli ve 
bazen de çok sesli olmaktadırlar. Türkülerin ek-
seriyeti şur, seygah, bayat-ı Şiraz, rast, çahargah 
ve benzeri makamlara dayanmaktadır. Türküler 
vezin ve ritim açısından da çok rengarenktirler. 
Türkülerin vezni, koşma, dübeyti, bayatı, geraylı 
ve çeşitli halk şiir kalıplarından oluşmaktadır.” 
(Ferzane 1994: 102)

Yazarın bildirdiğine göre Kuzey Azer-
baycan’da halk türkülerinin toplanması ve nota-
ya dökülmesinde iki büyük musiki üstadı yani, 
Üzeyir Hacıbeyov ve Müslim Magamayev’in 
çok büyük rolü olmuştur. Arkasından yazar bir 
takım görkemli bestecilerin isimlerini zikrede-
rek, onların halk türkülerinin toplanması ve no-
taya dökülmesindeki rollerinden bahsetmiştir. 
Güney Azerbaycan’da ise halk türküleri, ortaya 
çıktıkları ve yayıldıkları günden, her kesten çok 
çalgıcı gruplar tarafından düğünlerde ve eğlence 
için kurulmuş meclislerde çalgı aletlerinden tar, 
kaval, saz, kemence ve diğer musiki aletleri ile 
birlikte okunmakla halk arasında yayılmakta ve 
her yerde, evde, sokakta ağızlarda gezmekte, dil-
ler ezberi olmaktaydı. (Ferzane 1994: 102) 

Pehlevi rejimi folklor alanına da etkisiz kal-
mamıştır. Bu dönemde uygulanan yasaklar tür-
külerin yayılmasını, notaya dökülmesini olum-
suz yönden etkilemiştir. Fakat buna rağmen söz 
konusu türküler halkın duygularını tam şekilde 
yansıtarak dilden dile geçmiş, yayılmıştır. Bu 
soruna da temas eden M. E. Ferzane’nin kaydet-
tiğine göre Pehlevi rejimi yıllarında Azerbaycan 
dilinde yazmanın, okumanın ve hatta konuşma-
nın yasak olduğu sıralarda halk türküleri, dilimi-
zin ve duygularımızın güçlü terennümcüsü gibi 
hiçbir zaman susmamış ve coşturan sesi ve nefesi 
şehir ve köylerde duyulmuştur. Burada uzun yıl-
lar Azerbaycan dilinde kitap ve basın yasak oldu-
ğundan, bu konuda basılan kitapların sayısı çok 
az ve seyrek olmuştur. Halk türkülerinin Güney 
Azerbaycan’da yayılmasında çalgıcı gruplara ek 
olarak 1324 (1945) yılında oluşturulmuş Azer-
baycan milli orkestrasının da değerli etkisi ol-
muştur. Daha sonra yazar bu konuda toplanarak 
yayınlanmış kitaplardan bahsetmiş, bu kitaplar-
daki türkü mısralarındaki değişikliklere temas 
ederek, bunları doğru varyantları ile karşılaştır-
mıştır. Tüm bu bilgilerden sonra makalenin asıl 
mahiyeti açıklanmaktadır. Kaydedilmektedir ki, 
“Azerbaycan halk türküleri” adı altında okurla-
ra ve özellikle de türkülerle ilgilenenlere takdim 
edilen bu dergi, halk türkülerinin daha toplu, 
son derece okunaklı ve mümkün mertebe doğru 

MERYEM SABRİ



147

dürüst şekilde ulaştırmaktır. Son derece açıktır 
ki bu dergide toplanan halk türküleri, Azerbay-
can halk türkülerinin tamamını kapsamamış ve 
kapsayamaz da. Makalede halk türkülerinden 
ilginç örnekler de takdim edilmektedir. (Ferzane 
1994: 104-110)

Bilindiği gibi folklor materyalleri tarihi 
olayların da şahitlerindendir. Tarihi izler tür-
külere de yansımaktadır. Babek Danşur’un 
kaydettiğine göre, Kaçar döneminin son za-
manlarında Ruslar, bir kez daha İran’ın iç işle-
rine karışmaya başlarlar. Horasan Türklerinin 
lideri olan “Cuci Han” kendilerine karşı mü-
cadeleye kalkışır ve yıllarca kendileriyle sava-
şır. Sonunda Ruslar onu kandırarak bataklığa 
salar ve bataklıkta kendisini kurşunlayarak 
öldürürler. O günden Rus emperyalizmine 
karşı halkın nefretini temsil eden Cuci Hanın 
ismi dillere düşmüş ve Horasan Türklerinin 
halk sanatçıları (bahşılar) kendisi ile ilgili 
koşmalar koşmuş, destanlar yazmışlardır. Bu 
türküler halen de Horasan’da bahşılar (Türk-
men aşıkları) tarafından okunmaktadır. Bah-
şılar düğünlerde ve bayramlarda Cuci Hanın 
türküsünü okurlar:

Cuci han hanların hanı,
Deregezde yoktur sanı.
Örkede galdı armanı,
Heyf senden, öldün Cuci. 
(Danşur 1999: 78-79) 

Veyahut diğer bir tarihi olaya bakalım. XIX. 
yüzyılda “Türkmençay” antlaşması sonucunda 
Azerbaycan’ın kuzey kısmı Ruslara verilir ve Aras 
nehri iki taraftakilerin karşılıklı gidiş gelişine en-
gel olur. Bu acı olay yıllar boyu hafızalarda kalır 
ve birtakım destan, rivayet, türkü, nağme, bayatı 
ve aşık şiirlerinin ortaya çıkmasına neden olur. 
Halkın samimi duygularının, kalp ağrılarının 
tercümanı olan bu nağmelerin temel konularını 

ayrılık, hicran ve zulüm duyguları oluşturmakta-
dır. Bu kara günlerde halkın ağzında, gönlünde 
çok sayıda türkü ve nağmeler seslenir. Örneğin 
bu gibi türküler arasında “Apardı Seller Sara’nı”, 
“Evleri Var Hana-Hana”, “Aras-Aras” “Sarı Bül-
bül”, “Çenlibel”, “Aras Akır Gıygacı”, “Garagile”, 
“Ayrılıg”, “Aman Ayrılıg”, “Beri Bak”, “Gel Bize 
Yar”, “Yar Bize Gonag Gelecek”, “Durna” gibi tür-
küleri zikretmemiz mümkündür. (1, 83) 

Şimdi ise İran’da yaşanmış diğer bir tari-
hi olaya bakalım. Bilindiği gibi XX. yüzyılın 
başlarında İran’da yaşanan “Settarhan” hare-
katı, en güçlü halk harekatı olmuştur. Settar-
han ve devrimin diğer katılımcıları ile ilgili 
çok sayıda rivayet ve türkü yaranmış, diller-
de gezmekteydi. Bu türkülerde kahramanlar 
övülür, devrim düşmanları, Kaçar yönetimi, 
Rus yönetimi, İngiliz diplomatlarıyla alay 
edilmekteydi. Halk türkü ve nağmelerinde 
en fazla Settarhan terennüm edilmekteydi. 
Settarhan’ın yiğitliği, tedbirli olması, düşma-
na karşı nefreti, vatana ve halka olan sevgi-
si, sadakati, liyakati kendi dilinden söylenen 
nağmelere yansımıştır. “Yaşasın Settarhan” 
türküsü bu yönden dikkate değerdir. Bir za-
manlar Settarhan’ın dilinden söylenmiş par-
çalar şöyle olmuştur:

Oturmuşdum eyvanda,
Gülle başıma yağanda,
Düşmanları men govanda
Ay anacan, yaralandım.
Ay bacıcan, yaralandım. 
(Danşur 1999: 86)

Takdim edilen örneklerden de göründüğü 
gibi folklorun lirik janrları “Varlık” dergisin-
de kapsamlı şekilde araştırılmış ve bu janrlara 
dair çok sayıda örnek toplanarak, araştırılmış 
ve yayınlanmıştır. 

FOLKLOR DERLEME VE YAYIM FAALİYETLERİYLE VARLIK DERGİSİNİN ROLÜ



148
KAYNAKÇA
-1-
BAYRAMZADE, S. Z., (1991), “İran hakim 

dairelerinin Cenubi Azerbaycan maarifi ve me-
deniyeti sahesindeki siyaseti (1947-1978 yılları), 
Cenubi Azerbaycanın tarihi meseleleri, Bakü, 
Elm, s. 46-67.

FERZANE, M. E., (1996), “Pehlevi rejiminde 
Cenubi Azerbaycanda şifahi halg edebiyatının 
toplanması, araşdırılması ve neşri tarihinden”, 
“Varlıg” Dergisi, sayı 101-2, s. 29-41.

HEYET, C., (1998), “Varlıg” iyirmi yaşında”, 
“Varlıg” Dergisi, sayı 1, s. 3-9.

MEMMEDOVA, P., (2000), “Varlıg” jurna-
lında edebiyyat meseleleri, Bakü, Elm, 200 s.

SARRAFİ, E., “İran Türklerinin dili ve folk-
loru”, “Varlıg” Dergisi, sayı 114-3 ve 115-4, s. 
60-71.

TAĞIYEVA, Ş. E., “1978-1979-cu yıllar İran 
ingilabından sonra Cenubi Azerbaycanda milli 
hüguglar uğrunda mübarize”, Cenubi Azerbay-
canın tarihi meseleleri, Bakü, Elm. s. 143-175.

““Azerbaycan der doure-ye diktatori-ye 
Reza-şah” (Fesli ez-ketab-e “Gozeşte çerağ-e 
rah-e ayende est”)”, “Varlıg” Dergisi, 1979, sayı 
3, s. 27-32.

-2-
HEYET, Cevad, (1373/1994), “Novruz bay-

ramı İranda”, “Varlı” Dergisi, sayı 95-96, s. 3-10.
HEYET, Cevad, (1377/1998), “Novruz bay-

ramı İranda”, “Varlıg” Dergisi, sayı 144, s. 5-12.
HÜSEYNOĞLU, Kamil, (2010), Mifin men-

şeyi, mahiyeti ve tipologiyası, Bakü, “Elm ve 
tehsil” Neşriyatı.

HÜSEYNOĞLU, Kamil, (2006), Gedim Tu-
ran: mifden tarihe doğru, Bakü, “MBM”.

BOÇAVAR, A. L., (2002), Yer planeti. Mosk-
va, “Nauka” neşriyatı (Rusça).

HAMİT, Nitgi, (1979), “Der behra-e sorhrui”, 
“Varlıg” Dergisi, sayı 11, s. 3-7.

FERZANE, M. E., (1997), “Novruz-el bay-
ramı, bahar bayramı B. G. Sahendin şeirinde”, 
“Varlıg” Dergisi, sayı 107-104, s. 15-16.

PİRHAŞİMİ, T, (2004), “Erdebilde Novruz 
bayramının istigbalı”, “Varlıg” Dergisi, sayı 132-
1, s. 51-56.

-3-
DANŞUR, Babek, (1999), “Azerbaycan halg 

edebiyatında tarihi hadiselerin izi”, “Varlıg” 
Dergisi, sayı 114-3, 115-4, s. 77-88

FERZANE, M. E., (1994), “Azerbaycan el 
mahnıları”, “Varlıg” Dergisi, sayı 95-4, 96-5, s. 
101-110.

HEYET, C., (1994) Azerbaycan şifahi halg 
edebiyatı, Bakü, Azerneşr, sayı 95-4, 96-5, s. 
101-110.

HİSARİ, M., “Azerbaycan folklorundan nü-
muneler”, “Varlıg” Dergisi, sayı 3, s. 67-71.

HÜSEYNOĞLU, K., (2006), “Azerbaycan 
halk şeirinin gaynagları ve inkişaf yolları”, Azer-
baycan edebiyyatının tarihi poetikası, II. Ki-
tap: Poetik fikrin tekamülü, Bakü, Elm, s. 19-61.

MUİN, M., (H.Ş 1377), Ferheng-e farsi, c. 1., 
Tehran, Enteşarat-e Emir Kebir, 1472 s.

MERYEM SABRİ


